
定本 退溪全書

 

□19

 



定本 退溪全書 □19

印    刷:

發    ⾏:

2025年 4⽉ 20⽇

2025年 4⽉ 25⽇ 

編 輯 ⼈: 定本 退溪全書 편성사업팀

    (硏究責任者: 李光虎)

發 ⾏ ⼈: 朴炳元

發 ⾏ 處: 社團法⼈ 退溪學硏究院

出版登錄: 1989年 12⽉ 15⽇ 第1-987號

住    所: (03073) 서울특별시 종로구 창경궁로29길 25, 

명륜빌딩 4층

Tel (02)765-2181~3   Fax (02)741-3478

URL http://www.toegye.org 

E-mail  toegyeh@hanmail.net

製 作 處: 도서출판 동과서

경기 고양시 일산서구 송파로151번길 24

Tel (02)333-7533    Fax (02)6280-2353

ISBN 978-89-85009-95-9  94150

ISBN 978-89-85009-65-2  (세트)

비매품



定本 退溪全書

□19
朱⼦書節要 2

卷8 ~ 卷14

節要0131 ∼ 節要0262



退溪學硏究院 院⾧: 宋載卲
⾏政 ⽀援: 李重煥, ⾦銀永

硏究責任者: 李光虎

共同硏究員: ⾦彦鍾, ⽂錫胤, 李俸珪, 李相夏 

硏究專擔⼈⼒: 姜志喜, 柳浩珍, 尹瑉⾹, 尹相洙

硏究補助員: 朴秀英

  19책 校勘 및 標點: 柳浩珍(卷7~卷10) 尹瑉⾹(卷11~卷14)

  校閱: ⽂錫胤 

* 이 결과물은 대한민국 교육부와 한국학중앙연구원 한국학진흥사업단의 한

국학기초자료사업의 지원을 받아 수행된 연구임(‘定本 退溪全書 편성사업’ 

AKS-2018-CDM-1230002).



⽬錄

i

目錄

朱⼦書節要 卷之⼋ 諸⼦⽬錄〖知舊⾨⼈問答〗 ······························ 1

節要0131(0801) 答劉平甫【玶】 ·························································· 2

節要0132(0802) 答何叔京〖鎬. 邵武⼈. ⽗兌學於東平先⽣ ⾺公伸, 受河南《中

庸》之說, 篤信⼒⾏. 叔京⼜得其傳.〗 ····························································· 7

節要0133(0803) 答馮作肅〖允中〗 ··················································· 32

節要0134(0804) 答連嵩卿 ······························································ 33

節要0135(0805) 答程允夫【洵】〖○先⽣內弟〗 ······································ 35

節要0136(0806) 答⿈⼦厚〖銖. 先⽣少與同學. 《翰墨全書》多載其詩, 卽所謂⿈

穀城也.〗 ······························································································· 47

朱⼦書節要 卷之九 諸⼦⽬錄〖知舊⾨⼈問答〗 ···························· 49

節要0137(0901) 答胡廣仲〖寔. 武夷⼈.〗 ··········································· 51

節要0138(0902) 答吳晦叔〖翌. 建陽⼈. ⾒〈⾏狀〉.〗 ····························· 62

節要0139(0903) 答⽯⼦重【】 ························································ 67

節要0140(0904) 答陳明仲【焞. 嘗爲侯官宰.】 ······································ 74

節要0141(0905) 答李伯諫〖宗思〗 ····················································· 82

節要0142(0906) 答吳公濟 ······························································ 89

節要0143(0907) 答曹晉叔 ······························································ 90

節要0144(0908) 答林擇之【⽤中】 ····················································· 91

節要0145(0909) 答林充之 ···························································· 106



定本 退溪全書 □19

ii

朱⼦書節要 卷之⼗ 諸⼦⽬錄〖知舊⾨⼈問答〗 ························· 107

節要0146(1001) 答蔡季通【元定】 ··················································· 109

節要0147(1002) 答⽅伯謨【⼠繇】 ··················································· 118

節要0148(1003) 與⽅伯謨 ···························································· 120

節要0149(1004) 答梁⽂叔【瑑】 ····················································· 121

節要0150(1005) 與吳茂實【英】 ······················································ 124

節要0151(1006) 答任伯起【希夷】〖○伯⾬曾孫〗 ································ 125

節要0152(1007) 答江德功【黙】 ····················································· 127

節要0153(1008) 答游誠之 ···························································· 133

節要0154(1009) 答吳伯起〖詳⾒下〈答廖⼦晦書〉.〗 ····························· 136

節要0155(1010) 答歐陽慶似【光祖】 ··············································· 138

節要0156(1011) 答嚴居厚【⼠敦】 ··················································· 139

節要0157(1012) 答李深卿【泳】 ······················································ 140

節要0158(1013) 答胡寬夫 ···························································· 143

節要0159(1014) 答吳德夫【獵】 ······················································ 145

節要0160(1015) 答楊⼦直【⽅】 ······················································ 146

節要0161(1016) 答廖⼦晦【德明】 ··················································· 150

朱⼦書節要 卷之⼗⼀ 諸⼦⽬錄〖知舊⾨⼈問答〗 ······················ 165

節要0162(1101) 答李濵⽼【呂】〖號澹軒. 西⼭之後.〗 ·························· 167

節要0163(1102) 答汪太初〖楚材. 休寧⼈. 紹熙進⼠, 廣東運司判官.〗 ·  169

節要0164(1103) 答⽅耕道【來】〖‘來’當作‘耒’. 莆⽥⼈. 乾道進⼠, 連江縣令.〗 

········································································································ 171



⽬錄

iii

節要0165(1104) 答呂⼠瞻【竦】 ····················································· 174

節要0166(1105) 答呂道⼀ ·························································· 175

節要0167(1106) 答曾致虛 ···························································· 177

節要0168(1107) 答朱魯叔 ·························································· 178

節要0169(1108) 答⿈商伯【灝】 ······················································ 179

節要0170(1109) 答詹元善【體仁】〖建之武夷⼈. 元善⽗慥, 授室浦城 張⽒. 元

善幼出爲伯舅張⽒後, 故第三書有‘歸宗’之語. 天資超邁, 志守卓然, 學以存誠･謹獨爲

主, 時論紛紜, 處之澹然. 後徙居霅川, 酣飫圖史, ⼈不能窺其際.〗 ················ 184

節要0171(1110) 答潘叔度〖景憲〗 ··················································· 188

節要0172(1111) 答潘叔昌 ···························································· 191

節要0173(1112) 答劉叔⽂ ···························································· 197

節要0174(1113) 答王⼦充 ···························································· 199

節要0175(1114) 答胡伯逢 ···························································· 200

節要0176(1115) 答⿈仁卿【東】〖勉齋之兄〗 ······································· 203

節要0177(1116) 答⿈直卿【榦】 ····················································· 204

節要0178(1117) 答呂⼦約【祖儉】〖東萊之弟〗 ···································· 207

朱⼦書節要 卷之⼗⼆ 諸⼦⽬錄〖知舊⾨⼈問答〗 ······················ 239

節要0179(1201) 答王⼦合【遇】 ······················································ 242

節要0180(1202) 答林伯和〖名鼐, ⼀字元秀. ⿈巖⼈. 乾道進⼠, 終筠州通判.〗

········································································································ 247

節要0181(1203) 答林叔和 ···························································· 249

節要0182(1204) 答陳膚仲【孔碩】 ··················································· 251

節要0183(1205) 答滕德粹【璘】〖○眞西⼭云: “兄弟從朱⼦學, 終⾝踐履.” 韓

侂冑當國有欲引⽤, 意終不屈, 年⼋⼗致仕相徉. 有《溪⿑類稿》.〗 ··················· 255

節要0184(1206) 答滕德章【珙】 ····················································· 260



定本 退溪全書 □19

iv

節要0185(1207) 答廖季碩【俁】 ····················································· 262

節要0186(1208) 答楊元範【⼤灋】 ·················································· 263

節要0187(1209) 答潘⽂叔【友⽂】 ··················································· 264

節要0188(1210) 答潘端叔【友端】〖〇與友恭皆畤之⼦･良貴之從孫. ⾒墓誌.〗 ··

········································································································ 266

節要0189(1211) 答潘恭叔【友恭】 ··················································· 267

節要0190(1212) 答鄭仲禮 ···························································· 269

節要0191(1213) 答余占之〖隅〗 ······················································ 271

節要0192(1214) 答程正思〖端蒙. 鄱陽⼈. 所著《⼩學字訓》, ⾒《性理群書》. 先

⽣許之, 以爲‘⾔語雖不多, 却是⼀部⼤《爾雅》也’.〗 ······································ 272

節要0193(1215) 答汪⼦⽂ ···························································· 277

節要0194(1216) 答汪聖可 ···························································· 278

節要0195(1217) 答周舜弼【謨】〖〇南康⼈〗 ······································ 279

節要0196(1218) 答董叔重【銖】 ······················································ 284

節要0197(1219) 答⿈⼦耕〖㽦. ‘㽦’, ⾳勻.〗 ···································· 287

節要0198(1220) 答曹⽴之 ···························································· 294

節要0199(1221) 答萬正淳〖⼈傑〗 ··················································· 297

朱⼦書節要 卷之⼗三 諸⼦⽬錄〖知舊⾨⼈問答〗 ······················ 301

節要0200(1301) 答吳伯豐【必⼤】 ·················································· 303

節要0201(1302) 答姜叔權【⼤中】 ··················································· 314

節要0202(1303) 答汪⾧孺【德輔】 ··················································· 316

節要0203(1304) 答李叔⽂ ···························································· 319

節要0204(1305) 答都昌縣學諸⽣ ················································· 321

節要0205(1306) 答⽩⿅⾧貳 ························································ 322

節要0206(1307) 答劉公度【孟容】〖○攽之孫〗 ··································· 323



⽬錄

v

節要0207(1308) 答劉仲升 ···························································· 326

節要0208(1309) 答劉季章〖黼. 廬陵⼈. 《鶴林⽟露》稱爲醇儒.〗 ··········· 328

節要0209(1310) 與陳伯堅 ···························································· 339

節要0210(1311) 答胡季履【⼤壯】 ··················································· 340

節要0211(1312) 答胡季隨【⼤時】 ··················································· 341

節要0212(1313) 答⾼應朝 ···························································· 356

節要0213(1314) 答⽯天民 ···························································· 357

節要0214(1315) 答沈叔晦〖煥. 寧海⼈.〗 ········································· 358

朱⼦書節要 卷之⼗四 諸⼦⽬錄〖知舊⾨⼈問答〗 ······················ 361

節要0215(1401) 答孫季和【應時】 ··················································· 366

節要0216(1402) 答⽯應之〖宋景濂題跋, “有東萊⾨⼈無爲軍教授⽯宗昭, 字應

之.” 是此⼈.〗 ······················································································ 367

節要0217(1403) 答諸葛誠之 ························································ 369

節要0218(1404) 答項平⽗【安世】 ··················································· 371

節要0219(1405) 答陳抑之【謙】 ······················································ 377

節要0220(1406) 答兪壽翁〖《周禮》有《復古編》, 臨川 兪庭椿 壽翁所述. 其此⼈

歟? 〗 ································································································· 378

節要0221(1407) 答應仁仲〖名恕, 號⾉齋. 括蒼⼈. 淳熙初, 寓居⿈嶽.〗 · 379

節要0222(1408) 答周叔謹【葉公謹, 改姓字.】 ··································· 380

節要0223(1409) 答王季和【鉛】 ······················································ 382

節要0224(1410) 答傳⼦淵【夢泉】 ··················································· 384

節要0225(1411) 答陳正巳【剛】 ······················································ 386

節要0226(1412) 答路德章 ···························································· 388

節要0227(1413) 答康炳道 ···························································· 393

節要0228(1414) 答郭希呂【律】〖〇‘律’, 或作‘䢖’.〗 ··························· 394



定本 退溪全書 □19

vi

節要0229(1415) 答時⼦雲 ···························································· 387

節要0230(1416) 答⽑舜卿 ···························································· 398

節要0231(1417) 答楊深⽗ ···························································· 399

節要0232(1418) 答汪⼦卿 ···························································· 400

節要0233(1419) 答趙幾道【師淵】〖〇號訥齋.〗 ·································· 402

節要0234(1420) 答劉仲則【榘】 ····················································· 404

節要0235(1421) 答⿈冕仲 ···························································· 405

節要0236(1422) 答楊簡卿【迪】 ······················································ 406

節要0237(1423) 答吳宜之【南】 ······················································ 407

節要0238(1424) 答徐斯遠【⽂卿】 ··················································· 409

節要0239(1425) 答趙昌甫【蕃】 ······················································ 411

節要0240(1426) 答徐彦章 ···························································· 412

節要0241(1427) 答包定之 ···························································· 415

節要0242(1428) 答潘謙之【柄】〖〇號⽠⼭.〗 ····································· 417

節要0243(1429) 答楊⾄之【⾄】 ······················································ 418

節要0244(1430) 答李守約【閎祖】〖〇濱⽼之⼦〗 ································ 419

節要0245(1431) 答李守約〖⼀本作‘答李時可’.〗 ································· 423

節要0246(1432) 答李時可〖相祖. 守約之弟.〗 ··································· 424

節要0247(1433) 答劉定夫 ···························································· 425

節要0248(1434) 答包顯道【揚】 ······················································ 426

節要0249(1435) 答包詳道 ···························································· 427

節要0250(1436) 答包敏道〖遜〗 ······················································ 430

節要0251(1437) 答符舜功【叙】 ····················································· 432

節要0252(1438) 答符復仲【初】 ······················································ 433

節要0253(1439) 答符國瑞 ···························································· 434

節要0254(1440) 答陳超宗 ···························································· 435

節要0255(1441) 答顔⼦堅 ···························································· 437

節要0256(1442) 答熊夢兆 ···························································· 439



⽬錄

vii

節要0257(1443) 答安仁吳⽣ ························································ 440

節要0258(1444) 答趙然道【師雍】 ··················································· 442

節要0259(1445) 答康⼾曹【仲穎. ⼀本無’仲’字.】 ······························ 443

節要0260(1446) 答邵叔義【⼀本無‘叔義’⼆字, 有‘機’字.】〖〇叔義, 名浩.〗 ······

········································································································ 444

節要0261(1447) 答王德修〖和靖⾨⼈〗 ············································· 446

節要0262(1448) 答蘇晉叟【溱】 ····················································· 447





朱⼦書節要 卷之⼋

1

朱子書節要 卷之八 諸子目錄〖知舊門人問答〗

❰劉平甫❱1) 名玶. 子羽子, 爲子翬後. 

❰何叔京❱ 名鎬, 號臺溪. 邵武人. 父兌師東平 馬公･
伸公. 傳父學, 後從朱子游. 貫穿經史, 一意操存. 歷

官上杭丞･善化令. 著《易論語說》及《語錄》. ○娶

同郡李氏. 西山先生 郁姪女.

❰馮作肅❱ 名允中. 卲武人. 先生名其居曰見齋, 又

嘗跋公所藏〈唐誥〉. 

❰連嵩卿❱ 《實紀》但出姓字, 先生嘗答何叔京書, 

“聞嵩卿之賢好學云云.” 

❰程允夫❱ 名洵, 號克庵. 婺源人. 先生內弟. 以特

科恩, 任吉州錄事參軍. 先生稱其好學而敏於文. 有

《尊德性齋集》. ○按, 公父韓溪翁, 韋齋之內弟. 然

則公於先生實爲再從弟也.

❰黃子厚❱ 名銖. 少與先生同學, 終以詩鳴翰墨. 《全

書》多載其詩, 卽所謂黃穀城也.

1) 劉平甫 : [두주 先生銘公墓, 見《大全》.]이 있다.



定本 退溪全書 □19

2

節要0131(0801) (知舊⾨⼈問答1-1∼5) (卷8:1右) (晦庵集 卷40)

答劉平甫【玶】1)

(知舊⾨⼈問答1-1)

新年人事, 幾日而定? 定後進業, 恐不可廢. 大抵家務

冗幹旣多, 此不可已者. 若於其餘時又以不急雜務虛費

光陰, 則是終無時讀書也. 愚意講學幹蠱之外, 挽弓鳴

琴･抄書讎校之類皆可且罷. 此等不惟廢讀書, 亦妨幹

也. 平甫試思此等, 於吾身計果孰親且急哉? 又比來遊

從稍雜, 與此曹交處, 最易親狎, 而驕慢之心日滋. 旣

非所以養成德器, 其於觀聽, 亦自不美, 所損多矣. 有

國家者, 猶以近習傷德害政, 況吾徒乎? 然亦非必絶

之, 但吾淸心省事̊ ̊ ̊ ̊ , 接之以時, 遇之以禮, 彼將自疏. 

如僕輩固不足道, 然̇平甫亦嘗見衡門之下有雜賓乎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 以

禮來者, 以禮接之, 亦嘗有留連酒炙･把臂並遊･對牀夜

語者乎? 此不足爲外人道, 但欲平甫自知而節之; 若徒

▶ 劉玶 : 1138∼1185. 字는 平甫, 號는 七省翁. 建州 崇安人. 劉子羽의 아들인데, 劉

子翬의 후사가 됨.

[編輯考] 같은 제목으로 5통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권5에 실려 있

다.



朱⼦書節要 卷之⼋

3

暴露於外̇ ̇ ̇ ̇ , 而無見聽之實̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但使衆怨見歸̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 爲僕作禍̇ ̇ ̇ ̇耳. 

千萬幸察. 裴丈正歲出山來, 幸爲道區區. 此公勁直, 

凡所告戒, 千萬信受, 不可如聽熹言之悠悠, 恐不能堪

耳. 

(知舊⾨⼈問答1-2)

雖相聚一年, 所進業殊少, 所當爲而未爲者殊多. 今又

疾病如此羸頓, 勢未能出與兄相聚, 相聚亦思索講究未

得, 恐負太碩人與共甫兄相責望之意. 特復奉白, 幸惟

思之. 無事勿出入, 蓋共甫兄不在, 宅中別無子弟, 戶

門深闊, 事有不可勝虞者. 不惟惰遊廢業爲不可, 賓客

至者, 談說戲笑, 度無益於身事家事者, 少酬酢之, 則

彼自不來矣. 切祝. 且溫習勿廢, 使有常業而此心不

放, 則異日復相聚, 亦易收拾. 試思自去冬以來已過之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

日多少̇ ̇ ̇ , 其間用心處放蕩幾何̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･存在̊ ̊ 幾何̇ ̇ , 則亦足以自̇ ̇ ̇ ̇ ̇

警矣̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答1-3)

前以戲謔奉規, 能留意否? 先聖言1)“君子不重則不威̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 



定本 退溪全書 □19

4

學則不固̇ ̇ ̇ ̇ ”, 向曾講此至熟. 日用之間, 只此一句, 勿

令違失, 則工夫已過半. 千萬千萬! 惟益力進所學̊ ̊ ̊ ̊ ･力̊

行所知̊ ̊ ̊ .2) 元履向至泰寧, 譽兄於諸人, 間不容口, 無

使爲過情之聞, 則甚善. 

(知舊⾨⼈問答1-4)

熹承詢及影堂, 按古禮, 廟無二主. 嘗原其意, 以爲祖

考之精神旣散, 欲其萃聚於此, 故不可以二. 今有祠

版, 又有影, 是有二主矣. 古人宗子承家主祭, 仕不出

鄕, 故廟無虛主, 而祭必於廟. 惟宗子越在他國, 則不

得祭, 而庶子居者代之, 祝曰: “孝子某使介子某執其

常事.” 然猶不敢入廟, 特望墓爲壇以祭. 蓋其尊祖敬

宗之嚴如此. 今人主祭者, 遊宦四方, 或貴仕於朝, 又

非古人越在他國之比, 則以其田祿修其薦享, 尤不可闕, 

不得以身去國而使支子代之也. 禮意終始全不相似, 泥

古則闊於事情, 徇俗則無復品節. 必欲酌其中制, 適古

今之宜, 則宗子所在, 奉二主以從之, 於事爲宜. 蓋上

不失萃聚祖考精神之義,【二主常相依, 則精神不分矣.】 下使

1) 先聖言 : 海州本에는 방점이 있다.

2) 力進……所知 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

5

宗子得以田祿薦享, 祖宗宜亦歆之. 處禮之變而不失其

中, 所謂“禮雖先王未之有, 可以義起”者蓋如此. 但支

子所得自主之祭, 則當留以奉祀, 不得隨宗子而徙也. 

所喩留影於家, 奉祠版而行, 恐精神分散, 非鬼神所

安. 而支子私祭上及高曾, 又非所以嚴大宗之正也. 明

則有禮樂, 幽則有鬼神, 其禮一致. 推此思之, 則知所

處矣. 學絶道喪, 此語世所罕聞, 聞之必以爲笑. 然以

吾友下問之勤, 不敢不以正對. 侍次試以禀知, 更與圭

甫熟講, 斷然行之, 一新弊俗. 共甫博學多聞, 亦不應

以此爲怪也. 更詳思之. 

(知舊⾨⼈問答1-5)

夫子云: “不學《詩》, 無以言.” 先儒以爲心平氣和則

能言. 《易》〈繫辭〉曰: “易其心然後語.3)” 謂平易

其心而後語也. 明道先生曰: “凡爲人言者, 理勝則事

明4), 氣忿則招拂.” 告子云: “不得於言, 勿求於心.” 

孟子以爲不可.【此凡言與人交際之道.】 《記》曰: “子事父

母, 父母有過, 下氣怡色, 柔聲以諫.”【此事親事長之道

3) 易其心然後語 : 海州本에는 방점이 있다.

4) 理勝則事明 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

6

也.】 適以此意奉聞大略, 然此等事, 更留意體察, 勤加

鐫治爲妙. 

孟子之意, 以言有不順･理不自得處, 卽是心有不順･
理不自得處, 故不得於言, 須求之於心, 就心上理會

也. 心氣和則言順理矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 然亦須就言上做工夫始得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

伊川曰“發禁躁妄̇ ̇ ̇ ̇ , 內斯靜專̇ ̇ ̇ ̇ ”是也̇ ̇ . 內外表裏照管̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

無少空闕̊ ̊ ̊ ̊ , 始得相應̊ ̊ ̊ ̊ . 試如此用工夫, 如何? 



朱⼦書節要 卷之⼋

7

節要0132(0802) (知舊⾨⼈問答2-1∼23) (卷8:4左) (晦庵集 卷40)

答何叔京〖鎬. 邵武人. 父兌學於東平先生 馬公伸, 受河南

《中庸》之說, 篤信力行. 叔京又得其傳.〗

(知舊⾨⼈問答2-1)

五月十八日, 新安 朱熹謹再拜裁書, 復于知丞學士執

事: 熹少而魯鈍, 百事不及人, 獨幸稍知有意於古人爲̊

己之學̊ ̊ ̊ , 而求之不得其要. 晩親有道, 粗得其緖餘之一

二, 方幸有所向而爲之焉, 則又未及卒業而遽有山頹梁

壞之歎, 倀倀然如瞽之無目1), 擿埴索途, 終日而莫知

所適, 以是竊有意於朋友之助. 顧以鄙朴2)窮陋, 旣不

獲交天下之英俊以資其所長; 而天下之士其聰明博達足

以自立者, 又往往流於詞章記誦之習, 少復留意於此. 

熹所以趑趄於世, 求輔仁之益, 所得不過一二人而已. 

間者竊聞執事家學淵源之正, 而才資敏銳, 絶出等夷, 

▶ 何鎬 : 1128~1175. 字는 叔京, 號는 臺溪. 邵武人. 朱熹의 친구.

[編輯考] 같은 제목으로 23통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권6에 실려 있

다.

1) 目 : 定州本에는 [추기 ‘目’當作‘相’.]이 있다.

2) 朴 : 《全書》 ‘樸’



定本 退溪全書 □19

8

其深造黙識, 固有超然, 非誦說見聞之所及也, 而其口

講心潛･躬行力踐, 已非一日之積, 是以嘗欲一見執事

而有謁焉. 聽於下風, 又聞執事蓋嘗過聽遊談之誤, 憐

其願學之久而未始有聞, 且將引而置之交游之末, 使得

薰沐道誼之餘以自警飭, 以此尤欲及時早遂此願. 而貧

病之故, 不能贏糧數舍, 求就正之益, 以慰夙心而承厚

意; 自惟薄陋, 聲迹本疏, 又不敢率然奉咫尺之書以煩

隷人, 而爲異日承教之漸. 惟是瞻仰不能一日而忘, 而

且愧且恨, 亦未嘗不一日往來于心也. 不謂執事不鄙其

愚, 一日惠然辱貺以書. 意者高明抱道獨立, 亦病夫世

之末學外騖不可告語, 於是有取乎熹之鈍愚靜退, 以爲

臭味之或同, 而不盡責其餘耳. 至於詞旨奧博, 反復通

貫, 三復竦然, 有以仰見所存之妙. 竊不自勝其振厲踴

躍, 以爲雖未獲瞻望於前, 而亦無以異於親承指誨也. 

惟其稱道太過･責望太深, 乃熹所欲請於左右者, 而怠

緩不敏, 反爲執事所先, 此則不能不以爲媿. 然道̊之在

天下, 天地古今而已矣. 其是非可否之不齊, 決於公而

已矣. 然則熹之所望於執事而執事之所以責於熹者, 又

豈有彼此先後之間哉! 繼自今以往, 執事有以見教而熹

有以求教, 願悉屛去形迹之私, 商訂3)辨析, 務以求合



朱⼦書節要 卷之⼋

9

乎至當之歸, 庶幾有以致廣大･盡精微而不滯於一偏之

見, 則熹之幸也, 執事之賜也. 其他未暇一二, 姑先以

此爲謝, 復屬伯崇轉致, 不審高明以爲如何? 暑雨煩

鬱, 伏惟承顔盡懽, 尊候神相萬福. 熹杜門奉親, 日益

孤陋, 向風引領, 不任馳情. 承許秋涼見過, 何幸如之, 

而非所敢望也. 未間, 更冀以時爲道千萬自愛, 進爲時

用, 以張斯文, 慰山野之望. 幸甚.〖“瞽之無目”: ‘目’, 或云

‘相’字.〗 

(知舊⾨⼈問答2-2)

熹孤陋如昨, 近得伯崇過此, 講論踰月, 甚覺有益. 所

恨者不得就正於高明耳. 他日伯崇相見或通書, 當能備

言之. 或有差誤, 不吝指誨, 幸甚! 李先生教人̊ ̊ , 大抵̊ ̊

令於靜中體認大本未發時氣象分明̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 卽處事應物̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 自然̊ ̊

中節̊ ̊ . 此乃̇ ̇ 龜山門下相傳指訣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .4) 然當時親炙之時, 貪

聽講論, 又方竊好章句訓詁之習, 不得盡心於此, 至今

若存若亡, 無一的實見處, 辜負教育之意. 每一念此, 

未嘗不愧汗沾衣也. 脫然̊ ̊ 之語, 乃先生稱道之過. 今日

3) 訂 : 定州本 ‘證’

4) 此乃……指訣 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

10

猶如掛鉤之魚, 當時寧有是耶? 然學者一時偶有所見̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

其初皆自悅懌̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 以爲眞有所自得矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 及其久也̇ ̇ ̇ ̇ , 漸次昏̇ ̇ ̇

暗淡泊̇ ̇ ̇ , 又久̇ ̇ , 則遂泯滅̇ ̇ ̇ ̇ , 而頑然如初無所睹̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此無他̇ ̇ ̇ , 

其所見者非卓然眞見道體之全̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 特因聞見揣度而知故̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 竊意當時日聞至言̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･觀懿行̇ ̇ ̇ , 其心固必有不知所以̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

然者̇ ̇ . 洎失其所依歸̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而又加以歲月之久̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 汩沒浸漬̇ ̇ ̇ ̇ , 

今則兀̇ ̇ ̇ 5)然爲庸人矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此亦無足怪者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 因下問之及̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不̇

覺悵然̇ ̇ ̇ , 未知其終何所止泊也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 東平先生遺事, 猥蒙垂

示, 得以究觀前賢出處之大致･先廷問學之淵源, 與夫

高明纂輯成書, 以傳世垂後之意, 幸幸甚甚.6) 更容熟

復, 續得具禀也. 

(知舊⾨⼈問答2-3)

昨承不鄙, 惠然枉顧, 得以奉教累日, 啓發蒙陋, 爲幸

多矣. 杜門奉親, 碌碌仍昔. 體驗操存̊ ̊ ̊ ̊ , 雖不敢廢, 然

竟無脫然自得處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 但比之舊日, 則亦有間矣. 所患絶無

朋友之助, 終日兀然̇ ̇ ̇ ̇ , 猛省提掇̊ ̊ ̊ ̊ , 僅免憒憒而已, 一小

懈, 則復惘然. 此正天理人欲消長之幾, 不敢不著力. 

5) 兀 : 《全書》 ‘尤’

6) 幸幸甚甚 : 《全書》 ‘幸甚幸甚’



朱⼦書節要 卷之⼋

11

不審別來高明所進復如何? 向來所疑, 定已冰釋否? 若̊

果見得分明̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則天性人心̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･未發已發渾然一致̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 更無別̊ ̊ ̊

物̊. 由是而克己居敬以終其業̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則日用之間亦無適而非̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

此事矣̊ ̊ ̊ . 《中庸》之書, 要當以是爲主, 而諸君子訓義, 

於此鮮無遺恨, 比來讀之, 亦覺其有可疑者, 雖子程子

之言, 其門人所記錄亦不能無失, 蓋記者之誤, 不可不

審所取也. 伯崇云: “《論語要義》武陽學中已寫本, 

次第下手刊板矣.” 若成此書, 甚便學者觀覽. 然̇向上̊ ̊

儘索眼力̇ ̇ ̇ ̇ , 若在̇ ̇ 本領處̊ ̊ ̊ 久不̇ ̇ 透徹̊ ̊ , 則雖至言妙論日陳於̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

前̇, 只是閒言語也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答2-4)

專人賜教, 所以誨誘假借之者甚厚, 悉非所敢當. 然而

此意不可忘也. 謹當奉以周旋, 益思其所未明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 益勉其̇ ̇ ̇

所未至̇ ̇ ̇ , 庶幾或能副期待之意耳. 杜門奉親, 幸粗遣

日, 無足言者, 前此失於會計, 妄意增葺弊廬以奉賓

祭, 工役一興, 財力俱耗, 又勢不容中止, 數日袞冗方

劇, 幾無食息之暇也. 來春又當東走政和展墓, 南下尤

川省親, 此行所過留滯, 非兩三月不足往返. 比獲寧



定本 退溪全書 □19

12

居, 當復首夏矣. 光陰幾何̇ ̇ ̇ ̇ , 而靡敝於事役塗路之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

動涉時序̇ ̇ ̇ ̇ , 雖隨事應物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不敢弛其警省之功̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然客氣盛̇ ̇ ̇ ̇

而天理微̇ ̇ ̇ ̇ , 才涉紛擾̇ ̇ ̇ ̇ , 卽應接之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 尤多舛逆̇ ̇ ̇ ̇ . 如來教̇ ̇ ̇

“一言未終̇ ̇ ̇ ̇ , 已覺其有過言̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 一事未終̇ ̇ ̇ ̇ , 已覺其有過行̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”

者̇, 在高明未必然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇熹實當之矣̇ ̇ ̇ ̇ . 以此常恐因循汩̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

沒̇, 辜負平生師友之教̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 尙賴尊兄未卽遐棄̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 猶時有以̇ ̇ ̇ ̇

振德之也̇ ̇ ̇ ̇ . 前此所論, 未能保其不無紕繆, 乃殊不蒙指

告, 來諭勤勤, 若眞以其言爲不妄者, 何哉? 豈其以是

進之, 欲其肆志極言而無毫髮之隱, 因有所擇取於其間

哉? 不然, 則庸妄所聞, 必有偶合高明之見者矣. 欣幸

欣幸! 《中庸集說》如戒歸納, 愚意竊謂更當精擇, 未

易一槪去取. 蓋先賢所擇, 一章之中, 文句意義自有得

失精粗, 須一一究之, 令各有下落, 方愜人意. 然又有̇ ̇

大者̇ ̇ , 昔聞之師̇ ̇ ̇ ̇ , 以爲當於̇ ̇ ̇ ̇ 未發已發之幾̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 黙識而心契̊ ̊ ̊ ̊ ̊

焉̇, 然後文義事理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 觸類可通̇ ̇ ̇ ̇ , 莫非此理之所出̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不待̇ ̇

區區求之於章句訓詁之間也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 向雖聞此, 而莫測其所

謂, 由今觀之, 始知其爲切要至當之說, 而竟亦未能一

蹴而至其域也. 僭易陳聞, 不識尊意以爲如何? 伯崇近

過建陽相見, 得兩夕之款, 所論益精密可喜, 其進未可

量也. 大抵學者用志不分̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 必有進益̇ ̇ ̇ ̇ . 惟̇熹懶墮日甚̇ ̇ ̇ ̇ , 



朱⼦書節要 卷之⼋

13

不覺有分寸之進̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 世間無有不進而不退者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然則其却行̇ ̇ ̇ ̇ ̇

者必矣̇ ̇ ̇ . 自此予書, 當痛加鞭策, 庶乎不爲小人之歸. 

舍7)是而唯唯焉, 殆非所望於直諒多聞之友也.〖“不無紕

繆”: ‘不’疑‘必’字. ‘紕’, 篇夷切, 兩絲同齒曰紕. “先賢所擇”: ‘擇’疑‘釋’

字. “懶墮”: 《韻會》, “‘惰’亦‘墮’.”〗

(知舊⾨⼈問答2-5)

熹奉親屛居, 諸況仍昔. 所憂所懼, 大略不異來教之

云, 而又有甚者焉耳. 躁妄之病, 在賢者豈有是哉? 顧

熹則方患於此未能自克, 豈故以是相警切耶? 佩服之

餘, 嘗竊思之̇ ̇ ̇ ̇ , 所以有此病者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 殆̇居敬之功̊ ̊ ̊ ̊ 有所未至̇ ̇ ̇ ̇ , 

故心不能宰物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･氣有以動志而致然耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若使̇ ̇ 主一不二̊ ̊ ̊ ̊ , 

臨事接物之際眞心現前̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 卓然而不可亂̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則又安有此患̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

哉̇? 或謂子程子曰: “心術最難執持, 如何而可?” 子

曰: “敬̊.” 又嘗曰: “操約者̊ ̊ ̊ , 敬而已矣̊ ̊ ̊ ̊ . 惟其敬足以直̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

內̊, 故其義有以方外̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 義集而氣得所養̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則夫喜怒哀樂̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

之發̊ ̊ , 其不中節者寡矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 孟子論̊“養吾浩然之氣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”, 以̊

爲̊“集義̊ ̊ ”所生̊ ̊ , 而繼之曰̊ ̊ ̊ ̊ “必有事焉而勿正̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 心勿忘̊ ̊ ̊ , 

勿助長也̊ ̊ ̊ ̊ .” 蓋又以居敬̊ ̊ 爲集義̊ ̊ 之本也. 夫“必有事焉”

7) 舍 : 《全書》 ‘捨’



定本 退溪全書 □19

14

者, 敬之謂也. 若曰其心儼然, 常若有所事云爾. 夫其̊ ̊

心儼然肅然̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 常若有所事̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則雖事物紛至而沓來̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 豈足̊ ̊

以亂吾之知思̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ? 而宜不宜̊ ̊ ̊ ̊ ･可不可之幾̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 已判然於胸中̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

矣̊. 如此則此心晏然有以應萬物之變̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而何躁妄之有̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

哉̇?8) 雖知其然, 而行之未力, 方竊自悼, 敢因來教之

及而以質於左右, 不識其果然乎否也? 下喩行己臨官

之道, 此在高明平日所學, 擧而措之, 則夫世俗所謂廉

謹公勤有不足言矣. 區區乃方有媿於此, 其何以仰助萬

分之一乎? 《記》中所稱“兼山氏”者, 名忠孝, 《語

錄》中載其問疾伊川之語. 然頃見其《易》書, 溺象數

之說, 去程門遠甚. 而尹子門人所記, 則以爲忠孝自黨

論起絶迹師門, 先生沒, 不致奠, 而問疾之語, 亦非忠

孝也. 然則其人其學亦可見矣. 愚見與所聞如此, 不審

明者謂之何哉? 

(知舊⾨⼈問答2-6)

歐陽公論世宗之事未爲失, 但以孟子爲爲世立言之說, 

則害於理矣. 夫聖賢之立言, 豈不度其事之可行與否而

8) 如此……有哉 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

15

姑爲是可喜之論, 以供世之傳誦道說而已哉? 蓋必有̇ ̇ ̇

是理然後有是心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 有是心而後有是事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 有是事然後有是̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

言̇, 四者如形影之相須̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而未始須臾離也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 皋陶之執̇ ̇ ･
舜之逃̇ ̇ , 天理人倫之至̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 聖人之心所必行也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 夫豈立言̇ ̇ ̇ ̇

之說哉̇ ̇ ̇ ? 聖人顧事有不能必得如其志者, 則輕重緩急

之間於是乎有權矣. 故緣人之情以制法, 使人人得以

企, 而八議之說生焉. 然其所謂̇ ̇ ̇ ̇ 權̊者̇, 是亦不離乎親親̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

貴貴之大經̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而未始出於天理人心之外也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今必以正理̇ ̇ ̇ ̇ ̇

爲空言而唯權之爲徇̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不幸而有毫釐之差̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則不失於正̇ ̇ ̇ ̇ ̇

者鮮矣̇ ̇ ̇ . 此義龜山亦嘗論之.〖“歐陽公論世宗之事”: 柴世宗父

守禮殺人, 世宗不問, 歐公以爲寧受屈法之過以申父子之道.〗
“執中當知時, 苟失其時, 則亦失中矣”, 此語恐未安. 

蓋程子謂子莫執中比楊･墨爲近, 而中則不可執也. 當

知子莫執中與舜･禹･湯之執中不同, 則知此說矣. 蓋聖̇ ̇

人̇義精仁熟̊ ̊ ̊ ̊ , 非有意於執中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而自然無過不及̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故有執̇ ̇ ̇

中之名̇ ̇ ̇ , 而實未嘗有所執也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 以其無時不中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故又曰時̇ ̇ ̇ ̇

中̇. 若學未至̇ ̇ ̇ ̇ ･理未明̇ ̇ ̇ , 而徒欲求夫所謂中者而執之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

則所謂中者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 果何形狀而可執也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 殆愈執而愈失矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 子

莫是也̇ ̇ . 旣不識中̇ ̇ ̇ ̇ , 乃慕夫時中者而欲隨時以爲中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 吾̇

恐其失之彌遠̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 未必不流而爲小人之無忌憚也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 《中



定本 退溪全書 □19

16

庸》但言擇善, 而不言擇中, 其曰“擇乎中庸”, 亦必繼

之曰“得一善”, 豈不知善端可求而中體難識乎? 夫惟̊ ̊

明善̊ ̊ , 則中可得而識矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .〖“豈不知”: ‘知’恐當作‘以’.〗 

(知舊⾨⼈問答2-7)

熹碌碌講學親旁, 思索不敢廢. 但所見終未明了̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 動靜̇ ̇

語黙之間̇ ̇ ̇ ̇ , 疵吝山積̇ ̇ ̇ ̇ , 思見君子̇ ̇ ̇ ̇ , 圖所以洒濯之者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇

未可得̇ ̇ ̇ . 今年却得一林同人在此,【名用中, 字擇之.】 相與

討論. 其人操履甚謹, 思索愈精, 大有所益, 不但勝己

而已. 欽夫亦時時得書, 多所警發, 所論日精詣. 向以

所示《遺說》數段寄之, 得報如此. 始亦疑其太過, 及

細思之, 一一皆然. 有智無智, 豈止校三十里也? 〖“校

三十里”: 邯鄲淳作曹娥碑, 蔡邕題其後曰: “黃絹幼婦, 外孫虀臼.” 楊

脩曰: “黃絹色絲, 絶字; 幼婦少女, 妙字; 外孫女子, 好字; 虀臼受辛, 

辭字. 乃絶妙好辭.” 曹操行三十里方悟, 歎曰有智無智, 校三十里也.〗 

(知舊⾨⼈問答2-8)

示喩溫習̊ ̊ 9)之益̇ ̇ ･體驗̊ ̊ 10)之功̇ ̇ , 有以見用力之深̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無少̇ ̇

9) 溫習 : 海州本에는 방점이 있다.

10) 體驗 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

17

逸豫̇ ̇ , 歎服之餘̇ ̇ ̇ ̇ , 悚厲多矣̇ ̇ ̇ ̇ . 錄寄數條, 無非精微廣大

之致. 顧鄙陋何足知之? 然貪於求教, 輒復以管見取正

於左右, 却望指擿見告, 幸甚. 熹近來尤覺昏憒無進步̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

處̇, 蓋緣日前媮̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 11)墮苟簡̇ ̇ ̇ , 無深探力行之志̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 12). 凡所̇ ̇

論說̇ ̇ , 皆出入口耳之餘̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 以故全不得力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今方覺悟̇ ̇ ̇ ̇ , 欲̇

勇革舊習̇ ̇ ̇ ̇ , 而血氣已衰̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 心志亦不復彊̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不知終能有所̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

濟否̇ ̇ ? 今年有古田 林君擇之者在此, 相與講學, 大有

所益. 區區稍知復加激厲, 此公之力爲多也. 《遺說》

向來草草具禀, 其間極有淺陋疏脫處, 都不蒙一掊擊, 

何耶? 前日伯脩書有欽夫所論數條甚精, 試一思之, 當

有發耳. 大率吾曹之病̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 皆在淺急處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 於道理上纔有一̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

說̇, 似打得過̇ ̇ ̇ ̇ , 便草草打過̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 以故爲說不難而造理日̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

淺̇. 今方欲痛自懲革̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然思慮昏窒已甚̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不知能復有所̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

進否̇ ̇ ? 左提右挈之所助̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 深不能無望於尊兄也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答2-9)

承喩及〈味道堂記〉文, 惕然若驚. 比旣敬諾, 安敢食

言? 然須少假歲月, 庶幾賴天之靈, 或有少進, 始敢措

11) 媮 : 《全書》 ‘偷’

12) 深探力行之志 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

18

辭耳. “金聲玉振”, 不知當時寫去者云何, 近嘗思索, 

更定其說, 始亦以爲無疑矣, 比再閱之, 又覺有礙. 更

望相與探討, 異時各出其說以相參驗, 亦進學之一方

也. 道理無窮̊ ̊ ̊ ̊ 13), 思索見聞有限̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 聖人之言正在̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 無窮̊ ̊

處̊, 而吾以其有限者窺之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 關鎖重重̇ ̇ ̇ ̇ , 未知何日透得盡̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 近事久不聞, 春間龍･曾皆以副帥去國, 英斷赫然, 

中外震懾, 而在廷無能將順此意者. 今其黨與布護星羅, 

未有一人動, 姦豎在途, 亦復遲遲其行, 亦豈尙有反予

之望耶? 倚伏之機, 未知所決. 雖在畎畝, 竊不勝過計

之憂. 不審高明以爲如何? 

(知舊⾨⼈問答2-10)

奉親遣日如昔, 但學不加進, 鄙吝日滋, 思見君子以求

切磋之益而不可得, 日以憒憒, 未知所濟也. 向來妄論

持敬̊ ̊ 之說, 亦不自記其云何. 但因其良心發見之微̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 猛̊

省提撕̊ ̊ ̊ , 使心不昧̇ ̇ ̇ ̇ , 則是做工夫底̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 本領̊ ̊ . 本領旣立̇ ̇ ̇ ̇ , 自̇

然下學而上達矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若不察於良心發見處, 卽渺渺茫茫, 

恐無下手處也. 所喩多識前言往行, 固君子之所急, 熹

13) 道理無窮 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

19

向來所見亦是如此. 近因反求未得個安穩處, 却始知此

未免支離. 如所謂因諸公以求程氏, 因程氏以求聖人, 

是隔幾重公案, 曷若黙會諸心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 以立其本̇ ̇ ̇ ̇ , 而其言之得̇ ̇ ̇ ̇ ̇

失自不能逃吾之鑒耶̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 欽夫之學所以超脫自在, 見得

分明, 不爲言句所桎梏, 只爲合下入處親切. 今日說話

雖未能絶無滲漏, 終是本̊領是當, 非吾輩所及, 但詳觀

所論, 自可見矣. 近日狐鼠雖去, 主人未知窒其穴, 繼

來者數倍於前. 已去者未必容其復來14), 但獨斷之權, 

執之益固, 中書行文書, 邇臣具員充位而已. 其姦憸者

觀望迎合, 至謂天下不患無財, 皆欣然納之, 此則可憂

之大者. 其他未易以言旣也. 

(知舊⾨⼈問答2-11)

今年不謂饑歉至此. 夏初所至洶洶, 遂爲縣中委以賑糶

之役. 中間又爲鄰境群盜竊發, 百方區處, 僅得無事. 

今早稻已熟, 雖有未浹洽處, 然想無他虞矣. 對接事

變, 不敢廢體察15), 以爲庶幾或可寡過. 然悔尤之積, 

14) 未必容其復來 : [추기 按此句上下疑有闕誤, 或‘容’上闕‘不’字. 不然則‘復’乃‘不’字之

誤.]가 있다. 

15) 體察 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

20

打不過處甚多, 卽以自懼耳. 自老兄南去, 日以爲念. 

讀來書, 知志不獲伸, 細詢來使, 乃盡知曲折. 此朋友

之責也, 夫復何言? 謹已移書漕台, 且爲兄求一差檄來

建･邵, 到卽又徐圖所處. 因此且可暫爲寧親之計, 亦

急事也. 今日所向如此, 但臨汀深僻, 王靈不及, 當愈

甚爾. 前此僭易拜禀博觀之敝, 誠不自揆. 乃蒙見是, 

何幸如此! 然觀來喩, 似有未能遽舍16)之意, 何耶? 此

理甚明, 何疑之有? 若使道可以多聞博觀而得, 則世之

知道者爲不少矣. 熹近日因事方有少省發處, 如17)“鳶

飛魚躍”, 明道以爲與“必有事焉, 勿正”之意同者, 今

乃曉然無疑. 日用之間, 觀此流行之體初無間斷處, 有

下功夫處, 乃知日前自誑誑人之罪, 蓋不可勝贖也. 此

與守書冊･泥言語全無交涉, 幸於日用間察之, 知此則

知仁矣.〖“自老兄南去云云”: 何公嘗調汀州 上饒丞, 部使者鄭伯熊, 

以郡事不理, 檄公佐其守. 公盡力補助, 而守顧不悅, 公卽謝去, 此其時

也.〗 

向蒙垂示先大夫《易集義》, 得以伏讀. 竊窺觀象玩辭

之意, 知前輩求道之勤蓋如此, 不勝歎仰. 顧恨不得執

16) 舍 : 《全書》 ‘捨’

17) 近日……如 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

21

經門下, 躬拾18)所疑. 三復遺篇, 徒深感悵.〖“拾”: 未

詳.〗 

(知舊⾨⼈問答2-12)

一出五旬而後反, 歸來隨分擾擾, 未得開卷. 歲月逝̇ ̇ ̇

矣̇, 天理未明̇ ̇ ̇ ̇ , 物欲方熾̇ ̇ ̇ ̇ , 每得朋友論辨̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 19)之書̇ ̇ , 爲之̇ ̇

媿汗不能已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 未知終何以自脫於小人之歸也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 竊承深以

去親爲念, 又歎從仕之害其所學, 浩然有歸與之志, 此

固吾人之所同. 然仕州縣者, 遷就於法令之中, 猶或可

以行所志之一二, 仕於朝者又不復有此. 但知其不可而

冒進自處, 便不是了, 更無可說. 此所以徘徊之久而重

於一行也. 伯崇近得書, 講學不輟, 似亦稍進. 但爲偸

兒入室, 夜囊爲之一空, 亦非貧者所宜遭也. 

(知舊⾨⼈問答2-13)

熹奉親粗遣, 官期已及, 再被堂帖趣行. 然區區本志已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

不欲往̇ ̇ ̇ , 而近見交親入仕於朝̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無不失其故步̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 學力未̇ ̇ ̇

18) 拾 : [두주 ‘拾’, 考唐本, 作‘扣’.]가 있다 ; 《全書》 ‘扣’

19) 辨 : [두주 ‘辨’, 唐本作‘辯’.]가 있다 ; 《全書》 ‘辯’ 



定本 退溪全書 □19

22

充̇, 深有此懼̇ ̇ ̇ ̇ , 已遣書丐祠矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 萬一不遂, 或當一行. 

但單行非所安, 迎養又不便, 只此一節, 便自難處, 其

曲折又有非遠書所能致者. 

(知舊⾨⼈問答2-14)

後書所論“持守̊ ̊ ”之說, 有所未喩. 所較雖不多, 然此乃

實下功夫田地̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不容小有差互. 嘗與季通論之, 季通以

爲尊兄天資粹美, 自無紛擾之患, 故不察夫用力之難而

言之之易如此. 此語甚當. 然̇熹20)竊觀尊兄平日̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 之21)

容貌之間̇ ̇ ̇ ̇ , 從容和易之意有餘̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而於̇ ̇ 莊整齊肅之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 22)

終若有所不足̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈其̇ ̇ 所存不̊ ̊ ̊ 23)主於敬̊ ̊ ̊ , 是以不免於若̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

存若亡而不自覺其舍̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 24)而失之乎̇ ̇ ̇ ̇ ? 二先生拈出̊ ̊ “敬̊”之̊

一字̊ ̊ , 眞聖學之綱領̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 存養之要法̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 一主乎此̊ ̊ ̊ ̊ , 更無內̊ ̊ ̊

外精粗之間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 固非謂但制之於外則無事於存也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 所謂

“旣能勿忘勿助, 則安有不敬”者, 乃似以敬爲功效之

名, 恐其失之益遠矣. 更請會集二先生言敬處子細尋

20) 熹 : 海州本･定州本에는 없다.

21) 之 : 定州本에는 [소주 疑衍.]이 있다.

22) 之功 : 海州本에는 방점이 있다.

23) 所存不 : 海州本에는 방점이 있다.

24) 舍 : 《全書》 ‘捨’



朱⼦書節要 卷之⼋

23

繹, 自當見之.〖“平日之容貌”: ‘之’疑衍.〗 

(知舊⾨⼈問答2-15)

“持敬̊ ̊ ”之說, 前書亦未盡. 今見嵩卿, 具道尊意, 乃得

其所以差者. 蓋̇此心操之則存̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而敬者所以操之之道̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

也̊. 尊兄乃於覺而操之之際̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 指其覺者便以爲存̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而於̇ ̇

操之之道不復致力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此所以不惟立說之偏̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而於日用功̇ ̇ ̇ ̇ ̇

夫亦有所間斷而不周也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 愚意竊謂25)正當就此覺處敬̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

以操之̊ ̊ ̊ , 使之常存而常覺̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 是乃乾坤易簡交相爲用之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

妙̊. 若便以覺爲存而不加持敬之功̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則恐一日之間存者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

無幾何̇ ̇ ̇ , 而不存者什八九矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 願尊兄以是察之, 或有取

於愚言耳.26) 所喩旁搜廣引, 頗費筋力者, 亦所未喩. 

義理未明, 正須反復鑽硏･參互考證, 然後可以得正而

無失. 古人所謂“博學･審問･愼思･明辯”者, 正爲是也. 

奈何憚於一時之費力而草草自欺乎? 竊謂高明之病, 或

恐正在於此, 試反求之, 當自見矣. 

(知舊⾨⼈問答2-16)

25) 愚意竊謂 : 海州本에는 백권이 있다.

26) 願尊兄……愚言耳 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

24

持敬̊ ̊ 之說, 前書已詳禀矣. 如今所喩先存其心, 然後能

視聽言動以禮, 則是存則操･亡則舍27), 而非操則存･
舍28)則亡之謂也. “由乎中而應乎外̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”, 乃〈四箴〉序

中語.29) 然此一句̇ ̇ ̇ ̇ , 但說理之自然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 下句̇ ̇ “制之於外̊ ̊ ̊ ̊ , 

所以養其中̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”, 方是說下功夫處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .30) 以《箴》語考之可

見矣.31) 若必曰先存其心, 則未知所以存者果若何而

著力耶? 去冬嘗有一書, 請類集程子言敬處考之, 此最

直截. 竊觀累書之諭, 似未肯於此加功也, 豈憚於費力

而不爲耶? 

(知舊⾨⼈問答2-17)

示喩根本̊ ̊ 之說, 敢不承命? 但根本枝葉本是一貫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 身心̊ ̊

內外元無間隔̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 今曰專存諸內而略夫外, 則是自爲間

隔, 而此心流行之全體常得其半而失其半也.32) 曷若̊ ̊

動靜語黙由中及外̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 無一事之不敬̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 使心之全體流行周̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

27) 舍 : 《全書》 ‘捨’

28) 舍 : 《全書》 ‘捨’

29) 乃四箴序中語 : 海州本에는 방점이 있다.

30) 方是……功夫處 : 海州本에는 백권이 있다.

31) 以箴語……可見矣 : 海州本에는 방점이 있다.

32) 則是……其半也 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

25

浹而無一物之不徧̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･無一息之不存哉̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ? 觀̇二先生之論心̇ ̇ ̇

術̇, 不曰̇ ̇ “存心̇ ̇ ”而曰̇ ̇ “主敬̊ ̊ ”, 其論主敬̇ ̇ ̇ ̇ , 不曰虛靜淵黙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

而必̇ ̇ 33)謹之於衣冠容貌之間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 其亦可謂言近而指遠矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

今乃曰“不教人從根本上做起而便語以敬, 往往一向外

馳, 無可據守”, 則不察乎此之過也. 夫天下豈有一向

外馳･無所據守之敬哉! 必如所論, 則所以存夫根本者, 

不免著意安排･揠苗助長之患. 否則雖曰存之, 亦且若

存若亡, 莫知其鄕而不自覺矣.

(知舊⾨⼈問答2-18)

伏蒙示及〈心說̊ ̊ 〉, 甚善, 然恐或有所未盡. 蓋入而存̇ ̇ ̇ ̇

者̇, 卽是眞心̇ ̇ ̇ ̇ ; 出而亡者̇ ̇ ̇ ̇ , 亦此眞心̇ ̇ ̇ ̇ , 爲物誘而然耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

今以存亡出入皆爲物誘所致, 則是所存之外別有眞心, 

而於孔子之言乃不及之, 何耶? 子重所論, 病亦如此. 

而子約又欲并其出而亡者, 不分眞妄, 皆爲神明不測之

妙, 二者蓋胥失之. 熹向答二公, 有所未盡, 後來答游

誠之一段, 方稍穩當. 今謹錄呈, 幸乞指誨. 然心之體̇ ̇ ̇ ̇

用始終雖有眞妄邪正之分̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 其實莫非神明不測之妙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 雖̇

33) 必 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

26

皆神明不測之妙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而其眞妄邪正又不可不分耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 不審尊

意以爲如何? 潘君之論, 則異乎所聞矣. 其所誦說環溪

之書, 雖未之見, 然以其言考之, 豈其父嘗見環溪, 而

環溪者, 卽濂溪之子元翁兄弟也歟? 元翁與蘇･黃遊, 

學佛談禪, 蓋失其家學之傳已久, 其言固不足據. 且潘

君者又豈非淸逸家子弟耶? 淸逸之子亦參禪, 雖或及

識濂溪, 然其學則異矣. 今且據此書論之, 只文字語

言, 便與〈太極〉･《通書》等絶不相類. 蓋《通書》

文雖高簡, 而體實淵慤, 且其所論不出乎陰陽變化･修

己治人之事, 未嘗劇談無物之先･文字之外也. 而此書

乃謂“中”爲有物, 而必求其所在於未生之前, 則是禪家

本來面目之緖餘耳. 殊不知“中”者, 特無偏倚･過不及

之名, 以狀性之體段; 而所謂性者, 三才･五行･萬物之

理而已矣, 非有一物先立乎未生之前而獨存乎旣沒之

後也. 其曰執･曰用･曰建, 亦體此理以修己治人而已

矣, 非有一物可以握持運用而建立之也.

(知舊⾨⼈問答2-19)

〈心說̊ ̊ 〉已喩, 但所謂“聖人之心, 如明鏡止水, 天理



朱⼦書節要 卷之⼋

27

純全”者, 卽是存處. 但聖人則不操而常存耳, 衆人則

操而存之. 方其存時, 亦是如此, 但不操則不存耳. 存

者, 道心也; 亡者, 人心也. 心̊一也, 非是實有此二心, 

各爲一物, 不相交涉也, 但以存亡而異其名耳. 方其亡̇ ̇ ̇

也̇, 固非心之本̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 然亦不可謂別是一個有存亡出入之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

心̇, 却待反本還原̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 別求一個無存亡出入之心來換却̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

只是此心但不存便亡̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不亡便存̊ ̊ ̊ ̊ , 中間無空隙處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 所以̇ ̇

學者必汲汲於操存̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而雖̇ ̇ 舜･禹之間̇ ̇ , 亦以̇ ̇ “精一̊ ̊ ”爲戒̇ ̇

也̇. 且如世之有安危治亂, 雖堯･舜之聖, 亦只是有治

安而無危亂耳, 豈可謂堯･舜之世無安危治亂之可名

邪? 如此則便是向來胡氏“性無善惡”之說. 請更思之, 

却以見教. 

(知舊⾨⼈問答2-20)

天理旣渾然̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 然旣謂之理, 則便是個有條理̊ ̊ ̊ 底名字. 故

其中所謂仁̊･義̊･禮̊･智̊四者, 合下便各有一個道理, 不

相混雜. 以其未發, 莫見端緖, 不可以一理名, 是以謂

之渾然. 非是渾然裏面都無分別, 而仁･義･禮･智却是

後來旋次生出四件有形有狀之物也. 須知̇ ̇ 天理̊ ̊ 只是̇ ̇ 仁̊･



定本 退溪全書 □19

28

義̊･禮̊･智̊之摠名̇ ̇ ̇ , 仁̊･義̊･禮̊･智̊便是̇ ̇ 天理̊ ̊ 34)之件數̇ ̇ ̇ , 更

以程子《好學論》首章求之, 卽可見得. 果然見得, 卽

心性仁愛之說皆不辨而自明矣. 

(知舊⾨⼈問答2-21)

未發之前, 〈太極〉之“靜而陰”也; 已發之後, 〈太

極〉之“動而陽”也. 其未發也̊ ̊ ̊ ̊ , 敬爲之主̊ ̊ ̊ ̊ , 而義已具̊ ̊ ̊ ̊ ; 

其已發也̊ ̊ ̊ ̊ , 必主於義̊ ̊ ̊ ̊ , 而敬行焉̊ ̊ ̊ ̊ . 則何間斷之有哉̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ? 

主敬存養̊ ̊ ̊ ̊ , 雖說必有事焉̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 然未有思慮作爲̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 亦靜而̊ ̊ ̊

已̊. 所謂靜者̇ ̇ ̇ ̇ , 固非槁木死灰之謂̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 而所謂必有事者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

亦豈求中之謂哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ?〖程子答或問敬莫是靜否? 曰: “纔說靜, 便入於

釋氏之說也. 不用靜字, 只用敬字, 纔說着靜, 便是忘也. 孟子曰: ‘必有

事焉而勿正, 心勿忘, 勿助長.’ 必有事焉便是心勿忘, 勿正便是勿助長.” 

叔京因程子此語而有疑問於先生, 其說不可考. 今以己意代說云: “程子

不用靜字, 只慮學者之誤入禪去耳. 靜不可廢也, 而引必有事焉爲說, 竊

恐有事則害於靜也. 且程子嘗以呂氏求中於喜怒哀樂未發之時爲不可, 

今以必有事焉爲主敬存養工夫, 則是與靜時求中何以異乎?” 以此爲叔京

問意, 而看先生答辭, 可曉然無疑矣.〗 

(知舊⾨⼈問答2-22)

34) 天理 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

29

人之本心無有不仁, 但旣汩於物欲而失之, 便須用功親

切, 方可復得其本心之仁. 故前書有“仁是用功親切之

效”之說. 以今觀之, 只說得下一截; “心是本來完全之

物”, 又却只說得上一截. 然則兩語非有病, 但不圓耳. 

若云̇ ̇ 心̊是通貫始終之物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 仁̊是心體本來之妙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 汩於物̇ ̇ ̇

欲̇, 則雖有是心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而失其本然之妙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 惟用功親切者爲能̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

復之̇ ̇ , 如此則庶幾近之矣. 孟子之言固是渾然, 然人未

嘗無是心, 而或至於不仁, 只是失其本心之妙而然耳. 

然則“仁”字･“心”字, 亦須略有分別始得. 記得李先生

說̇孟子言̇“仁̇, 人心也̇ ̇ ̇ ”, 不是將̇ ̇ ̇ “心̇”訓̇“仁̇”字̇. 此說最

有味, 試思之. 

“體用一源̊ ̊ ̊ ̊ ”者̊, 自理而觀̊ ̊ ̊ ̊ , 則理爲體̊ ̊ ̊ ̊ , 象爲用̊ ̊ ̊ , 而理中̊ ̊ ̊

有象̊ ̊ , 是一源也̊ ̊ ̊ ̊ ; “顯微無間̊ ̊ ̊ ̊ ”者̊, 自象而觀̊ ̊ ̊ ̊ , 則象爲顯̊ ̊ ̊ ̊ , 

理爲微̊ ̊ ̊ , 而象中有理̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 是無間也̊ ̊ ̊ ̊ . 先生後答語意甚明, 

子細消詳, 便見歸著. 且旣曰有理而後有象, 則理象便

非一物. 故伊川但言其一源與無間耳. 其實體用顯微之

分則不能無也. 今曰理象一物, 不必分別, 恐陷於近日

含胡之弊, 不可不察. 

光武之事, 始者特疑其可以義起耳, 非以爲35)正法當然



定本 退溪全書 □19

30

也. 所論立伯升之子以奉私廟, 此最得之. 但成･哀以

下, 卽陵爲廟, 似已允當. 蓋彼皆致寇亡國之君, 又未

嘗命光武以興復, 自不當更立廟於京師也. 如漢 獻帝･
晉 懷帝, 又不同, 蓋昭烈･元帝嘗受二帝之命矣. 此等

事乃禮之變節, 須精於義理, 乃能於毫釐之間處之不差. 

若只守常執一, 便不相應. 如溫公･伊川論濮園事之不

同, 亦可見矣. 

龜山“人欲非性”之語自好, 昨來胡氏深非之. 近因廣仲

來問, 熹答之云云. 此與廣仲書隨其所問而答之, 故與

今所諭者不相似, 不能盡錄. 然觀來教謂不知自何而有

此人欲, 此問甚緊切. 熹竊以謂人欲云者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 正天理之反̇ ̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 謂因天理而有人欲則可̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 謂人欲亦是天理則不可̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

蓋̇天理̊ ̊ 中本無人欲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 惟其流之有差̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 遂生出人欲來̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 程

子謂善惡皆̇ ̇ ̇ ̇ 天理̊ ̊ ,【此句若甚可駭.】 謂之惡者本非惡,36)

【此句便都轉了.】 但過與不及便̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 如此.37)【“自何而有此人欲”之

問, 此句答了.】 所引惡亦不可不謂之性, 意亦如此.38) 

35) 爲 : 海州本･定州本 ‘謂’

36) 謂之……非惡 : 海州本에는 방점이 있다.

37) 如此 : 海州本에는 방점이 있다.

38) 所引……如此 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

31

(知舊⾨⼈問答2-23)

敬則心有主宰而無偏系̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 惟̊“勿忘̊ ̊ ”･“勿助̊ ̊ ”者知之̊ ̊ ̊ . 



定本 退溪全書 □19

32

節要0133(0803) (知舊⾨⼈問答3-1∼2) (卷8:26右) (晦庵集 卷41)

答馮作肅〖允中〗 

(知舊⾨⼈問答3-1)

所諭懲創後生妄作之弊, 甚善. 然亦不可以此而緩於窮̊

理̊, 但勿好異求新･非人是己, 則知識益明, 而無穿穴

之害矣. 若因陋畜疑, 不爲勇決之計, 又非所以矯氣質

之偏而進乎日新也. 

(知舊⾨⼈問答3-2)

示諭頗爲他慮所牽, 不得一意講習. 只得且將明白1)義̊

理澆灌涵養̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 令此義理之心常勝̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 便是緊切功夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 久之̇ ̇

須得力也̇ ̇ ̇ ̇ . 

▶ 馮允中 : 字는 作肅, 邵武人. 朱熹가 그의 거처를 見齋라 명명하였다.

[編輯考] 같은 제목으로 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권6에 실려 있

다.

1) 只得……明白 : 海州本에는 백권이 있다. 



朱⼦書節要 卷之⼋

33

節要0134(0804) (知舊⾨⼈問答4) (卷8:26左) (晦庵集 卷41)

答連嵩卿1)

易簀･結纓未須論優劣, 但看古人謹於禮法̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不以死生̇ ̇ ̇ ̇

之變易其所守如此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便使人有̇ ̇ ̇ ̇ “行一不義̇ ̇ ̇ ̇ , 殺一不辜̇ ̇ ̇ ̇ , 

而得天下不爲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”之心̇ ̇ . 此是緊要處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 所謂“天地之性卽我

之性, 豈有死而遽亡之理”, 此說亦未爲非. 但不知爲

此說者以天地爲主耶, 以我爲主耶? 若以天地爲主, 則

此性卽自是天地間一個公共道理, 更無人物彼此之間･
死生古今之別. 雖曰死而不亡, 然非有我之得私矣. 若

以我爲主, 則只是於自己身上認得一個精神魂魄･有知

有覺之物, 卽便目爲己性, 把持作弄, 到死不肯放舍, 

謂之死而不亡, 是乃私意之尤者, 尙何足與語死生之

說･性命之理哉? 釋氏之學, 本是如此, 今其徒之黠者, 

往往自知其陋而稍諱之, 却去上頭別說一般玄妙道理, 

雖若滉漾不可致詰, 然其歸宿實不外此. 若果如此̇ ̇ ̇ ̇ , 則̇

是一個天地性中別有若干人物之性̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 每性各有界限̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不̇

▶ 連嵩卿 : 字는 嵩卿, 이름과 생졸년은 미상. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권6에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

34

相交雜̇ ̇ ̇ , 改名換姓̇ ̇ ̇ ̇ , 自生自死̇ ̇ ̇ ̇ , 更不由天地陰陽造化̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

而爲天地陰陽者亦無所施其造化矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 是豈有此理乎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 

煩以此問子晦, 渠必有說, 却以見諭. 



朱⼦書節要 卷之⼋

35

節要0135(0805) (知舊⾨⼈問答5-1∼10) (卷8:27左) (晦庵集 卷41)

答程允夫【洵】〖○先生內弟〗

(知舊⾨⼈問答5-1)

蘇氏議論, 切近事情, 固有可喜處, 然亦譎矣. 至於衒

浮華而忘本實･貴通達而賤名檢, 此其爲害又不但空言

而已. 然則其所謂可喜者, 考其要歸, 恐亦未免於空言

也. 

“窮理̊ ̊ 之要, 不必深求”, 此語有大病, 殊駭聞聽. “行

得卽是”, 固爲至論, 然窮理不深, 則安知所行之可否

哉? 宰予以短喪爲安, 是以不可爲可也; 子路以正名爲

迂, 是以可爲不可也. 彼親見聖人, 日聞善誘, 猶有是

失, 況於餘人, 恐不但如此而已. 窮理̊ ̊ 旣明̇ ̇ , 則理之所̊ ̊ ̊ ̊

在̊, 動必由之̊ ̊ ̊ ̊ .1) 無論高而不可行之理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但世俗以苟且

淺近之見, 謂之不可行耳. 如行不由徑, 固世俗之所謂

▶ 程洵 : 1135∼1196. 字는 允夫, 號는 克庵. 婺源人. 朱熹의 문인이자 외사촌 동생

이다.

[編輯考] 같은 제목으로 10통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권6에 실려 있

다.

1) 窮理旣明……由之 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

36

迂; 不行私謁, 固世俗之所謂矯; 又豈知理之所在, 言

之雖若甚高, 而未嘗不可行哉? 理之所在̇ ̇ ̇ ̇ , 卽是̇ ̇ 中道̊ ̊ 2). 

惟窮之不深̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則無所準則而有過不及之患̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 未有窮理旣̇ ̇ ̇ ̇ ̇

深而反有此患也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 《易》曰: “精義入神̊ ̊ ̊ ̊ , 以致用也̊ ̊ ̊ ̊ .” 

蓋惟如此, 然後可以應務; 未至於此, 則凡所作爲皆出

於私意之鑿, 冥行而已. 雖使或中, 君子不貴也. 

蘇黃門, 謂之近世名卿則可, 前書以顔子方之, 僕不得

不論也. 今此所論, 又以爲行事可法. 本朝人物最盛, 

行事可法者甚衆, 不但蘇公而已. 大抵學者貴於知道, 

蘇公早拾蘇･張之緖餘, 晩醉佛･老之糟粕, 謂之知道, 

可乎? 《古史》中論黃帝･堯･舜･禹･益･子路･管仲･曾

子･子思･孟子･老聃之屬, 皆不中理, 未易槪擧, 但其

辨3)足以文之. 世之學者, 窮理不深, 因爲所眩耳. 僕

數年前亦嘗惑焉, 近歲始覺其繆. 

處己接物, 內外無二道也, 得於己而失於物者無之. 故

凡失於物者, 皆未得於己者也. 然得謂得此理, 失謂失

此理, 非世俗所謂得失也. 若世俗所謂得失者, 則非君

子所當論矣. “時中”之說, 亦未易言. 若如來諭, 則是

2) 中道 : 海州本에는 방점이 있다.

3) 辨 : [두주 ‘辨’, 今館本作‘辯’.]이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

37

安常習故･同流合汚･小人無忌憚之中庸, 後漢之胡廣

是也, 豈所謂時中者哉! 大抵俗學多爲此說, 以開苟且

放肆之地, 而爲蘇學者爲尤甚, 蓋其源流如此, 其誤後

學多矣. 

(知舊⾨⼈問答5-2)

所示詩文, 筆力甚快. 書中所云, 則未敢聞命. 別紙條

析以往, 試熟看數過, 當自見得. 大抵自道學不明千有

餘年, 爲士者習於耳目見聞之陋, 所識所趣不過如此. 

如欲爲文章之士而已, 則以吾弟之才, 少加勉勵, 自應

不在人後. 但不當妄談義理, 徒取誚於識者. 若果有意

於古人之學, 則如所示, 皆未得其門而入者. 要須把作̇ ̇ ̇ ̇

一件大事̇ ̇ ̇ ̇ , 深思力究̊ ̊ ̊ ̊ , 厚養力行̊ ̊ ̊ ̊ , 然後可議耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 但恐浮

艶之詞染習已深, 未能勇決, 棄彼而取此, 則非僕之所

敢知也. 

(知舊⾨⼈問答5-3)

來書謂熹之言乃論蘇氏之粗者, 不知如何而論乃得蘇

氏之精者? 此在吾弟, 必更有說. 然熹則以爲道一而



定本 退溪全書 □19

38

已, 正則表裏皆正, 譎則表裏皆譎, 豈可以析精粗爲二

致? 此正不知道之過也. 又謂洗垢索瘢, 則孟子以下皆

有可論. 此非獨不見蘇氏之失, 又并孟子而不知也. 夫

蘇氏之失著矣, 知道愈明, 見之愈切, 雖欲爲之覆藏而

不可得, 何待洗垢而索之耶? 若孟子, 則如靑天白日, 

無垢可洗, 無瘢可索. 今欲掩蘇氏之疵而援以爲比, 豈

不適所以彰之耶? 黃門比之乃兄, 似稍簡靜, 然謂簡靜

爲有道, 則與子張之指淸忠爲仁何以異? 第深考孔子

所答之意, 則知簡靜之與有道蓋有間矣. 況蘇公雖名簡

靜而實陰險. 元祐末年, 規取相位, 力引小人楊畏, 使

傾范忠宣公而以己代之. 旣不效矣, 則誦其彈文於坐, 

以動范公. 此豈有道君子所爲哉? 此非熹之言, 前輩固

已筆之於書矣. 吾弟乃謂其躬行不後二程, 何其考之不

詳而言之之易也! 二程之學, 始焉未得其要, 是以出入

於佛･老; 及其反求而得諸《六經》也, 則豈固以佛･老

爲是哉? 如蘇氏之學, 則方其年少氣豪, 固嘗妄觝禪

學, 如〈大悲閣〉･〈中和院〉等記可見矣. 及其中歲, 

流落不耦4), 鬱鬱失志, 然後匍匐而歸焉. 始終迷惑, 

進退無據. 以比程氏, 正楊子“先病後瘳･先瘳後病”之

4) 耦 : 《全書》 ‘偶’



朱⼦書節要 卷之⼋

39

說. 吾弟比而同之, 是又欲洗垢而索孟子之瘢也. 又謂̇ ̇

程氏於佛̇ ̇ ･老之言̇ ̇ , 皆陽抑而陰用之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 夫竊人之財猶謂̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之盜̇ ̇ , 況̇程氏之學以誠爲宗̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 今乃陰竊異端之說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而公̇ ̇

排之以蓋其迹̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不亦盜憎主人之意乎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 必若是言, 則所

謂誠者安在? 而吾弟之所以敬仰之意果何謂也? 挾天子̇ ̇ ̇

以令諸侯̇ ̇ ̇ ̇ , 乃權臣跋扈̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 借資以取重於天下̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈眞尊主̇ ̇ ̇ ̇

者哉̇ ̇ ? 若儒者論道而以是爲心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則亦非眞尊̇ ̇ ̇ ̇ ̇《六經̇ ̇》者̇. 

此其心術之間反覆畔援̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 去道已不啻百千萬里之遠̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 方̇

且自爲邪說詖行之不暇̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又何暇攻百氏而望其服於己̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

也̇? 凡此皆̇ ̇ ̇ 蘇氏心術之蔽̇ ̇ ̇ ̇ . 故其吐辭立論̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 出於此者十̇ ̇ ̇ ̇ ̇

而八九̇ ̇ ̇ . 吾弟讀之̇ ̇ ̇ ̇ , 愛其文辭之工̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而不察其義理之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

悖̇, 日往月來̇ ̇ ̇ ̇ , 遂與之化̇ ̇ ̇ ̇ , 如入鮑魚之肆̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久則不聞其̇ ̇ ̇ ̇ ̇

臭矣̇ ̇ . 而此̇ ̇ 道̊之傳̇ ̇ , 無聲色臭味之可娛̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非若侈麗閎衍̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之辭̇ ̇ ･縱橫捭闔之辨̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 5), 有以眩世俗之耳目而蠱其心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

自非眞能̊ ̊ ̊ ̊ 6)洗心滌慮以入其中̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 眞積力久̊ ̊ ̊ ̊ , 卓然自見道̊ ̊ ̊ ̊ ̊

體之不二̊ ̊ ̊ ̊ , 不容復有毫髮邪妄雜於其間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ,7) 則豈肯遽然̇ ̇ ̇ ̇ ̇

舍其平生之所尊敬向慕者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而信此一夫之口哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 故̇伊

川之爲̇ ̇ 〈明道墓表̇ ̇ 〉曰̇: “學者於道知所向̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然後見斯̇ ̇ ̇ ̇

5) 辨 : [두주 ‘辨’恐當作‘辯’.]가 있다.

6) 自非眞能 : 海州本에는 방점이 있다.

7) 不容……其間 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

40

人之爲功̇ ̇ ̇ ̇ ; 知所至̇ ̇ ̇ , 然後見斯名之稱情̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .” 蓋爲此也̇ ̇ ̇ ̇ . 

然世衰道微, 邪僞交熾, 士溺於見聞之陋, 各自是其所

是. 若非痛加剖析, 使邪正眞僞判然有歸, 則學者將何

所適從以知所向? 況欲望其至之乎? 此熹之所不得不

爲吾弟極言而忘其僭越之罪也. 程氏書謾寄《大全集》

一本･《龜山語錄》一本去. 程氏高弟尹公嘗謂: “《易

傳》乃夫子自著, 欲知其道者, 求之於此足矣, 不必傍

觀他書.” 蓋《語錄》或有他人所記, 未必盡得先生意

也. 又言先生踐履̇ ̇ ̇ ̇ , 盡一部̇ ̇ ̇ 《易̇》, 其作̇ ̇ 《傳̇》, 只是̇ ̇

因而寫成̇ ̇ ̇ ̇ , 此言尤有味. 試更思之. 若信得及, 試用年

歲之功, 屛去雜學, 致精於此, 自當有得, 始知前日所̇ ̇ ̇ ̇ ̇

謂̇蘇･程之室者̇ ̇ ̇ , 無以異於雜薰蕕̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･冰炭於一器之中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 欲̇

其芳潔而不汚̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 蓋亦難矣̇ ̇ ̇ ̇ . 蘇氏文辭偉麗, 近世無匹, 

若欲作文, 自不妨模範. 但其詞意矜豪譎詭, 亦有非知

道君子所欲聞. 是以平時每讀之, 雖未嘗不喜, 然旣

喜, 未嘗不厭, 往往不能終帙而罷, 非故欲絶之也, 理

勢自然, 蓋不可曉. 然則彼醉於其說者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 欲入吾道之̇ ̇ ̇ ̇ ̇

門̇, 豈不猶吾之讀彼書也哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ! 亦無怪其一̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 胡一̇越而終不̇ ̇ ̇

合矣̇ ̇ . 蘇･程固嘗同朝, 程子之去, 蘇公嗾孔文仲齕而

去之也. 使其道果同, 如吾弟之所論, 則雖異世亦且神



朱⼦書節要 卷之⼋

41

交, 豈至若是之戾耶? 文仲爲蘇所嗾, 初不自知, 晩乃

大覺, 憤悶8)嘔血, 以至於死. 見於呂正獻公之《遺

書》, 尙可考也, 吾弟未之見耳. 因筆及此, 似傷直矣, 

然不直則道不見, 吾弟察之, 幸甚. 

(知舊⾨⼈問答5-4)

身有死生, 而性無死生, 故鬼神之情, 人之情也. 

死生鬼神之理, 非窮理之至, 未易及. 如此所論, 恐墮

於釋氏之說. 性固無死生, 然“性”字須子細理會, 不可

將精神知覺做“性”字看也. 

(知舊⾨⼈問答5-5)

去冬走湖･湘, 講論之益不少. 然此事須是自做工夫於̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

日用間行住坐臥處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 方自有見處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 然後從此操存̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 以至̊ ̊

於極̊ ̊ , 方爲己物爾̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 敬夫所見, 超詣卓然, 非所可及. 

近文甚多, 未暇錄, 且令寫此一銘去, 此尤勝他文也. 

密院闕期尙遠, 野性難馴, 恐不堪復作吏, 然亦姑9)任

8) 悶 : 海州本･定州本 ‘閔’

9) 姑 : 定州本 ‘世’



定本 退溪全書 □19

42

之, 不能預以爲憂耳. 所示《語》･《孟》諸說, 深見

日來進學之力, 別紙一一答去. 更且加意, 如此探討不

已, 當有得耳. 孤陋無所用心, 惟得朋友講論, 則欣然

終日, 千萬有以慰此懷也. 此學寂寥, 士友不肯信向. 

吾弟幸有其志, 又有其才, 每一得書, 爲之增氣. 更願

專一工夫̊ ̊ ̊ ̊ , 期以數年, 當有用力處. 如〈艮齋銘〉, 便

是做工夫底節次. 近日相與考證古聖所傳門庭, 建立此

個宗旨, 相與守之. 吾弟試熟味之, 有疑却望示諭. 秋

試得失當已決, 早了此一事亦佳, 然是有命焉, 亦不足

深留意也.〖“密院”: 先生時爲樞密院編修官.〗 

(知舊⾨⼈問答5-6)

“可欲”之說甚善. 但云“可者欲之, 不可者不欲, 非善

矣乎”, 此語却未安. 蓋只可欲者便是純粹至善自然發

見之端10), 學者正要於此識得而擴充之耳. 若云可者

欲之, 則已是擴充之事, 非善所以得名之意也. 又謂11)

“能持敬̊ ̊ ̊ , 則欲自寡̊ ̊ ̊ ̊ ”, 此語甚當. 但紙尾之意以爲須先

有所見, 方有下手用心處, 則又未然. 夫持敬̊ ̊ 用功處, 

10) 只可……發見之端 : 海州本에는 방점이 있다.

11) 又謂 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

43

伊川言之詳矣, 只云12): “但莊整齊肅̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則心便一̊ ̊ ̊ ̊ , 一̊

則自無非僻之干̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 又云: “但動容貌̊ ̊ ̊ ̊ ･整思慮̊ ̊ ̊ , 則自然̊ ̊ ̊

生敬̊ ̊ . 只此便是下手用功處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ,13) 不待先有所見而後能也. 

須是如此, 方能窮理̊ ̊ 而有所見. 惟其有所見̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則可欲之̇ ̇ ̇ ̇

幾瞭然在目̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 自然樂於從事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 欲罷不能̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇其敬日躋̊ ̊ ̊ ̊ 14)

矣̇.” 伊川又言: “涵養須用敬̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 進學則在致知̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 又言: 

“入道莫如敬̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 未有致知而不在敬者̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 考之聖賢之言, 

如此類者亦衆. 是知聖門之學別無要妙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 徹頭徹尾只是̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

個̇“敬̊”字而已̇ ̇ ̇ . 又承苦於妄念而有意於釋氏之學, 此正

是元不曾實下持敬̊ ̊ 工夫之故. 若能持敬以窮理̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則天理̊ ̊ ̊

自明̊ ̊ ･人欲自消̊ ̊ ̊ ̊ , 而彼之邪妄將不攻而自破矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 至於“鳶̊

飛魚躍̊ ̊ ̊ ”之問, 則非他人言語之所能與, 亦請只於̇ ̇ ̇ ̇ 此用̊ ̊

力̊, 自當見得. 蓋子思言“君子之道費而隱”, 以至于天

下莫能載･莫能破, 因擧此兩句以形容天理流行之妙̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 明

道･上蔡言之已詳. 想非有所不解, 正是信不及耳. 欲信̇ ̇

得及̇ ̇ , 捨̇持敬窮理̊ ̊ ̊ ̊ , 則何以哉̇ ̇ ̇ ̇ ! 所示〈宗派〉, 不知何

人爲之? 昔子貢方人, 而孔子自謂不暇, 蓋以學問之道

爲有急乎此者故也. 使此人而知此理, 則宜亦有所不暇

12) 只云 : 海州本에는 백권이 있다.

13) 只此……用功處 : 海州本에는 백권이 있다.

14) 其敬日躋 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

44

矣. 無見於此, 則又何所依據而輕議此道之傳乎? 若云

只據文字所傳, 則其中差互叢雜, 亦不可勝道. 今亦未

暇泛論, 且以耳目所及與前輩所嘗論者言之: 圖內游定

夫所傳四人, 熹識其三, 皆未嘗見游公. 而三公皆師潘

子醇, 亦不云其出游公之門也. 此殆見游公與四人者皆

建人, 而妄意其爲師弟子耳. 至於張子韶･喩子才之徒, 

雖云親見龜山, 然其言論風旨･規摹氣象自與龜山大不

相似. 胡文定公蓋嘗深闢之, 而熹載其說於《程氏遺

書》之後. 試深考之, 則世之以此學自名者, 其眞僞皆

可覈矣. 胡公答仲并語, 切中近時學者膏肓之病, 尤可

發深省也. “三年無改”, 只是說孝子之心如此, 非指事

而言也. 存得此心, 則雖或不得已而改焉, 亦無害其爲

孝矣. 元祐之於熙･豐, 固有所謂不得已者, 然未知當

時諸公之心如何, 若蘇公“野花啼鳥”之句, 得無亦有幸

禍之心耶?〖“胡文定答仲并語”: 見《淵源錄》伊川下胡安國奏狀.〗 

(知舊⾨⼈問答5-7)

《遺書》載司馬溫公嘗問伊川先生, 欲除一人爲給

事中. 洵竊謂若以公言之, 何嫌之足避, 豈先生於此



朱⼦書節要 卷之⼋

45

亦未能自信邪? 

前賢語黙之節, 更宜詳味, 吾輩只爲不理會此等處, 故

多悔吝耳. 近正有一二事可悔, 忽讀此問, 爲之矍然. 

  

(知舊⾨⼈問答5-8)

致知̊ ̊ 以明之, 持敬̊ ̊ 以養之, 此學之要也. 不致知則難

於持敬, 不持敬亦無以致知. 

二者交相爲用, 固如此. 然亦當各致其力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不可恃此而̇ ̇ ̇ ̇ ̇

責彼也̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答5-9)

昨來疑義, 久不奉報, 然後來長進, 又見得前說之是非

也. 每與吾弟講論, 覺得吾弟明敏, 看文字不費力, 見

得道理容易分明, 但似少却玩味踐履̊ ̊ ̊ ̊ 功夫15), 故此道

理雖看得相似分明, 却與自家身心無干涉, 所以滋味不

長久, 纔過了便休. 反不如遲鈍之人, 多費功夫方看得

出者, 意思却久遠. 此是本原上̊ ̊ ̊ 一大病, 非一詞一義之

失也. 記得向在高沙, 因吾弟說覺得如此講論都無個歸

15) 功夫 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

46

宿處, 曾奉答云: “講了便將來̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 踐履̊ ̊ 16), 卽有歸宿̇ ̇ ̇ ̇ .” 此

語似有味, 更告思之. 草此爲報, 不能多及, 餘惟力學

自愛. 

(知舊⾨⼈問答5-10)

魏公好佛, 敬夫無如之何. 此正明道先生所謂“今之入

人, 因其高明, 所以爲害尤甚.” 不知這些邪見, 是壞

却世間多少好人, 破却世間多少好事也. “誠”字得力, 

甚善, 然知之亦已晩矣, 凡百就̇ ̇ ̇ 實事上̊ ̊ ̊ 更著力爲佳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

16) 踐履 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼋

47

節要0136(0806) (知舊⾨⼈問答6) (卷8:38右) (晦庵集 卷41)

答黃子厚〖銖. 先生少與同學. 《翰墨全書》多載其詩, 卽所謂

黃穀城也.〗

 知讀《精義》有得, 尤以爲喜. 大指固不出二先生之

說, 然並觀博考, 見其淺深疏密於毫1)釐之間, 尤能發

人意思, 使人益信二先生之說不可易也. 忠信只是一

事, 但自我而觀謂之忠, 自彼而觀謂之信, 此先生所以

有盡己爲忠･盡物爲信之論也. 鄙意如此, 試思之, 然

否却見諭. 登山之興, 前日失之於跬步之間, 今復冒暑

而往, 則有所不能矣. 或恐欲尋舊約, 卽請見過, 却議

行計也. 伯恭甚愛上嵐山水, 前日經行, 適値風雨, 尤

快心目也. 

▶ 黃銖 : 1131∼1199. 字는 子厚, 號는 穀城. 建安人. 朱熹와 동문수학한 벗이다.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권6에 실려 있다.

1) 毫 : 海州本 ‘豪’



定本 退溪全書 □19



朱⼦書節要 卷之九

49

朱子書節要 卷之九 諸子目錄〖知舊門人問答〗

❰胡廣仲❱ 名寔. 文定公從子. 崇安人. 力主家學, 

而所見多鑿.

❰吳晦叔❱ 名翌, 號澄齋, 又曰南嶽處士. 建陽人. 

師五峯 胡先生, 與南軒游. 一以明理修身爲要, 忠信明

決, 通微曉事. 先生撰其行狀. ○‘翌’, 一作‘昱’, 此從

〈行狀〉作‘翌’, 然恐作‘昱’, 是.

❰石子重❱1) 名, 號克齋. 台州 臨海人. 登進士, 授

桂陽簿. 時李安簡公 光謫居, 從游. 又從舅氏陳公 良

翰學, 先生與爲友. 召對, 除知南康軍, 將代先生, 未

至, 卒. 先生誌其墓.

❰陳明仲❱ 名焞. 嘗爲候官宰. 見先生〈題范文正公

家書跋〉. 

❰李伯諫❱ 《實紀》, “名宗思. 建安人. 朱子稱其爲

蘄教, 專以古人爲己之學教人.” ○按, 公學佛, 與先

生抗論不已, 最後始稍悟其非. 

❰吳公濟❱ 未詳其名. 於先生爲鄕里游從. 與李伯諫

1) 石子重 : [두주 ‘’字, 《韻書》未考. 按《文獻通考》･《台寓錄》, 皆作‘墪’.]이 있

다.



定本 退溪全書 □19

50

皆學佛. 先生力加鐫辯, 伯諫乃悟, 而公終不回惑.

❰曹晉叔❱ 見一卷. 

❰林擇之❱ 名用中. 古田人. 朱子目爲畏友, 嘗曰: 

“擇之見趣操持, 愈見精密.” 嘗2)偕訪南軒于長沙. ○

《一統志》, “公與建安 蔡季通齊名.” 

❰林充之❱ 見《實紀》. 疑是擇之弟.

2) 嘗 : [두주 ‘嘗’字衍.]이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

51

節要0137(0901) (知舊⾨⼈問答7-1∼5) (卷9:1右) (晦庵集 卷42)

答胡廣仲〖寔. 武夷人.〗

(知舊⾨⼈問答7-1)

欽夫未發之論, 誠若分別太深, 然其所謂無者, 非謂本

無此理, 但謂物欲交引, 無復澄靜之時耳. 熹意竊恐此

亦隨人禀賦不同, 性靜者須或有此時節, 但不知敬以主

之, 則昏憒駁雜, 不自覺知, 終亦必亡而已矣. 故程子

曰: “敬而無失̊ ̊ ̊ ̊ , 乃所以中̊ ̊ ̊ ̊ .” 此語至約̇ ̇ ̇ ̇ , 是眞實下功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

處̇. 願於日用語黙動靜之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 試加意焉̇ ̇ ̇ ̇ , 當知其不妄̇ ̇ ̇ ̇ ̇

矣̇. 近來覺得̇ ̇ ̇ ̇ “敬̊”之一字̊ ̊ ̊ , 眞聖學始終之要̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 向來之

論, 謂必先致其知, 然後有以用力於此, 疑若未安. 蓋̇

古人由小學而進於大學̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 其於灑掃應對進退之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 持守̇ ̇

堅定̇ ̇ , 涵養純熟̇ ̇ ̇ ̇ , 固已久矣̇ ̇ ̇ ̇ . 是以大學之序̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 特因小學̇ ̇ ̇ ̇

已成之功̇ ̇ ̇ ̇ , 而以格物致知爲始̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今人未嘗一日從事於小̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

學̇, 而曰必先致其知̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然後̇ ̇ 敬̊有所施̇ ̇ ̇ , 則未知其以何爲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

主而格物以致其知也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 故程子曰̇: “入道莫如敬̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 未有̊ ̊

能致知而不在敬者̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 又論敬̊云: 但存此久之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則天理̊ ̊ ̊



定本 退溪全書 □19

52

自明̊ ̊ .” 推而上之, 凡古昔聖賢之言, 亦莫不如此者. 試

考其言而以身驗之, 則彼此之得失見矣.〖“欽夫未發之論”: 

曾釋此段, 今不記得. 以今所見再釋云: “欽夫之論, 必謂衆人無未發之

時, 故先生解其意如此.” 又“須或有此時節”: 謂有澄靜未發之時也.〗 

(知舊⾨⼈問答7-2)

來喩又謂: “動靜之外, 別有不與動對之靜･不與靜對之

動.” 此則尤所未諭. “動靜”二字相爲對待, 不能相無, 

乃天理之自然, 非人力之所能爲也. 若不與動對, 則不

名爲靜; 不與靜對, 則亦不名爲動矣. 但衆人之動, 則

流於動而無靜; 衆人之靜, 則淪於靜而無動, 此周子所

謂“物則不通”者也. 惟聖人無人欲之私而全乎天理, 是

以其動也, 靜之理未嘗亡; 其靜也, 動之機未嘗息. 此

周子所謂“神妙萬物̊ ̊ ̊ ̊ ”者也. 然而必曰主靜̊ ̊ ̊ ̊ 云者, 蓋以其̇ ̇ ̇

相資之勢言之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則動有資於靜而靜無資於動̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 如乾不專̇ ̇ ̇ ̇

一̇, 則不能直遂̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 坤不翕聚̇ ̇ ̇ ̇ , 則不能發散̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 龍蛇不蟄̇ ̇ ̇ ̇ , 

則無以奮̇ ̇ ̇ ̇ ; 尺蠖不屈̇ ̇ ̇ ̇ , 則無以伸̇ ̇ ̇ ̇ . 亦天理之必然也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 來

喩又有動則離性之說, 此尤所未諭. 蓋人生而靜雖天之

性, 感物而動亦性之欲. 若發而中節, 欲其可欲, 則豈

嘗離夫性哉! 惟夫衆人之動動而無靜, 則或失其性耳. 



朱⼦書節要 卷之九

53

故文定《春秋傳》曰: “聖人之心̇ ̇ ̇ ̇ , 感物而動̇ ̇ ̇ ̇ ”, 《知

言》亦云: “靜與天同德̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 動與天同道̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”, 皆未嘗有聖人

無動之說也. 

上蔡雖說明道先使學者有所知識, 却從敬1)入. 然其記

二先生語, 却謂未有致知而不在敬者̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 又自云: “諸君̇ ̇

不須別求見處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但̇敬與窮理̊ ̊ ̊ ̊ , 則可以入德矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 二先生

亦言: “根本須先培擁̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 然後可立趨向̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 又言: “莊整̊ ̊

齊肅̊ ̊ , 久之則自然天理明̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 五峯雖言2)“知不先至, 則

敬不得施”, 然又云: “格物之道̊ ̊ ̊ ̊ , 必先居敬以持其志̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 

此言皆何謂邪? 熹竊謂明道所謂先有知識者, 只爲知邪

正･識趨向耳, 未便遽及知至之事也. 上蔡･五峯旣推之

太過, 而來喩又謂“知”之一字便是聖門授受之機, 則是

因二公之過而又過之. 試以聖賢之言考之, 似皆未有此

等語意, 却是近世禪家說話多如此. 若必如此, 則是未

知已前, 可以怠慢放肆･無所不爲, 而必若曾子一“唯”

▶ 胡寔 : 1136∼1173. 字는 廣仲. 崇安人. 胡宏의 사촌동생이다. 이름을 胡實이라고

도 한다. 

 

[編輯考] 같은 제목으로 5통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권6에 실려 있

다.

1) 敬 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 言 : 海州本･定州本 ‘云’



定本 退溪全書 □19

54

之後, 然後可以用力於敬3)也. 此說之行, 於學者日用

工夫大有所害, 恐將有談玄說妙以終其身而不及用力於

敬者, 非但言語之小疵也. 上蔡又論橫渠以禮教人之

失, 故其學至於無傳. 據二先生所論, 却不如此. 蓋曰

“子厚以禮教學者最善̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 使人先有所据守̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .” 但譏其說

“淸虛一大”, 使人向別處走, 不如且道敬4)耳. 此等處, 

上蔡說皆有病, 如云“正容謹節, 外面威儀, 非禮之

本”, 尤未穩當. 

(知舊⾨⼈問答7-3)

“人欲非性”之語, 此亦正合理會. 熹竊謂天理固無對, 

然旣有人欲, 卽天理便不得不與人欲爲消長. 善亦本無

對, 然旣有惡, 卽善便不得不與惡爲盛衰. 譬如“普天

之下, 莫非王土. 率土之濱, 莫非王臣”, 此本豈有對

哉? 至於晉有五胡, 唐有三鎭, 則華夷逆順不得不相與

爲對矣. 但其初̇ ̇ ̇ , 則有善而無惡̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 有天命而無人欲耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

龜山之意, 正欲於此毫釐之間剖判分析, 使人於克己復̊ ̊ ̊

禮̊之功便有下手處. 如《孟子》道性善, 只如此說, 亦

3) 敬 : 海州本에는 백권이 있다.

4) 敬 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

55

甚明白慤實, 不費心力. 而《易傳》〈大有卦〉･《遺

書》第二十二篇論此又極分明, 是皆天下之公理, 非一

家所得而私者. 願虛心平氣̊ ̊ ̊ ̊ , 勿以好高爲意, 毋以先入

爲主, 而熟察其事理之實於日用之間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則其得失從違不

難見矣. 蓋謂天命爲不囿於物可也, 以爲不囿於善, 則

不知天之所以爲天矣; 謂惡不可以言性可也, 以爲善不

足以言性, 則不知善之所自來矣. 《知言》中此等議論, 

與其他好處自相矛盾者極多, 却與告子･揚子･釋氏･蘇

氏之言幾無以異. 昨來所以不免致疑者, 正爲如此, 惜

乎不及供灑掃於五峯之門而面質之, 故不得不與同志者

講之耳. 亦聞以此或頗得罪於人, 然區區之意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只欲道̇ ̇ ̇

理分明̇ ̇ ̇ , 上不負聖賢̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･中不誤自己̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･下不迷後學而已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 他

固有所不得而避也. 

(知舊⾨⼈問答7-4)

伊川先生曰: “天地儲精, 得五行之秀者爲人. 其本也

眞而靜, 其未發也, 五性具焉, 曰仁･義･禮･智･信. 形

旣生矣, 外物觸其形而動於中矣. 其中動而七情出焉, 

曰喜･怒･哀･樂･愛･惡･欲. 情旣熾而益蕩, 其性鑿矣.” 



定本 退溪全書 □19

56

熹詳味此數語, 與〈樂記〉之說指意不殊. 所謂靜者, 

亦指未感時言爾. 當此之時, 心之所存渾是天理, 未有

人欲之僞, 故曰“天之性”. 及其感物而動, 則是非眞妄

自此分矣. 然非性, 則亦無自而發, 故曰“性之欲”. 

“動”字與《中庸》“發”字無異, 而其是非眞妄, 特決於

有節與無節･中節與不中節之間耳. 來教所謂“正要此

處識得眞妄”是也. 然須是平日有涵養之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 臨事方能̇ ̇ ̇ ̇

識得̇ ̇ .5) 若茫然都無主宰̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 事至然後安排̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則已緩而不̇ ̇ ̇ ̇ ̇

及於事矣̇ ̇ ̇ ̇ . 至謂“靜”字所以形容天性之妙, 不可以動靜

眞妄言, 則熹却有疑焉. 蓋性無不該, 動靜之理具焉. 

若專以靜字形容, 則反偏却性字矣. 〈記〉以靜爲天性, 

只謂未感物之前, 私欲未萌, 渾是天理耳, 不必以靜字

爲性之妙也. 眞妄又與動靜不同, 性之爲性, 天下莫不

具焉, 但無妄耳. 今乃欲并與其眞而無之, 此韓公“道

無眞假”之言所以見譏於明道也. 伊川所謂其本眞而靜

者, “眞”･“靜”兩字, 亦自不同. 蓋眞則指本體而言, 

靜則但言其初未感物耳. 明道先生云: “人生而靜之上

不容說, 纔說性時, 便已不是性矣.” 蓋人生而靜只是

情之未發, 但於此可見天性之全, 非眞以靜狀性也. 愚

5) 臨事……識得 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

57

意如此, 未知中否?〖“性無不該云云”: 此段所論, 先生以爲尙有

遺恨, 再設答辭. 見《大全》七十五卷〈記論性稿〉後.〗 

(知舊⾨⼈問答7-5)

熹承諭向來爲學之病, 足見高明所進日新之盛, 一方後

學, 蒙惠厚矣. 然以熹觀之, 則恐猶有所未盡也. 蓋不̇ ̇

務̇涵養̊ ̊ 而專於̇ ̇ ̇ 致知̊ ̊ , 此固前日受病之原̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 而所知不精̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

害於涵養̇ ̇ ̇ ̇ , 此又今日切身之病也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若但欲守今日之所

知, 而加涵養之功以補其所不足, 竊恐終未免夫有病, 

而非所以合內外之道. 必也盡棄今日之所已知而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 兩進̊ ̊

夫涵養格物之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 焉̇, 則庶乎其可耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

〈太極〉之旨, 若如所論, 必以舊〈圖〉爲據而曲爲之

說, 意則巧矣. 然旣以第一圈爲陰靜, 第二圈爲陽動, 

則夫所謂太極者果安在耶? 又謂先有無陽之陰, 後有

兼陰之陽, 則周子本說初無此意, 而天地之化似亦不

然. 且程子所謂無截然爲陰爲陽之理, 卽周子所謂互爲

其根也. 程子所謂升降生殺之大分不可無者, 卽周子所

謂分陰分陽也. 今偏擧其一, 而所施又不當其所, 且所

論先有專一之陰, 後有兼體之陽, 是乃截然之甚者. 此



定本 退溪全書 □19

58

熹之所疑者也. “人生而靜, 天之性”者, 言人生之初, 

未有感時, 便是渾然天理也. “感物而動, 性之欲”者, 

言及其有感, 便是此理之發也. 程子於〈顔子好學論〉

中論此極詳, 但平心易氣̊ ̊ ̊ ̊ , 熟玩而徐思之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 自當見得義

理明白穩當處, 不必如此強說, 枉費心力也. 《知言疑

義》所謂“情亦天下之達道”, 此句誠少曲折, 然其本意

却自分明. 今但改云“情亦所以爲天下之達道也”, 則語

意曲折備矣. 蓋非喜怒哀樂之發, 則無以見其中節與

否, 非其發而中節, 則又何以謂之和哉? 心主性情̇ ̇ ̇ ̇ , 理

亦曉然, 今不暇別引證據, 但以吾心觀之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 未發而知覺̇ ̇ ̇ ̇ ̇

不昧者̇ ̇ ̇ , 豈非心之主乎性者乎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 已發而品節不差者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈̇

非心之主乎情者乎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 心̊字貫幽明̇ ̇ ̇ ̇ , 通上下̇ ̇ ̇ , 無所不在̇ ̇ ̇ ̇ , 

不可以方體論也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今曰“以情爲達道, 則不必言心矣”, 

如此, 則是專以心爲已發, 如向來之說也. “性善”之

“善”, 不與惡對, 此本龜山所聞於浮屠常摠者. 宛轉說

來, 似亦無病. 然謂性之爲善未有惡之可對則可, 謂終

無對則不可. 蓋性一而已, 旣曰無有不善, 則此性之中

無復有惡與善爲對, 亦不待言而可知矣. 若乃善之所以

得名, 是乃對惡而言, 其曰“性善”, 是乃所以別天理於

人欲也. 天理･人欲, 雖非同時並有之物, 然自其先後･



朱⼦書節要 卷之九

59

公私･邪正之反而言之, 亦不得不爲對也. 今必謂別有

無對之善, 此又熹之所疑者也. 天命之性, 不可形容, 

不須贊歎, 只得將他骨子實頭處說出來, 乃於言性爲有

功. 故熹只以“仁･義･禮･智”四字言之, 最爲端的. “率

性之道”, 便是率此之性無非是道, 亦離此四字不得. 

如程子所謂“仁, 性也, 孝悌是用也. 性中只有仁･義･
禮･智而已, 曷嘗有孝悌來?” 此語亦可見矣. 蓋天地萬

物之理, 無不出於此四者. 今以此爲倒說, 而反謂仁義

因父子･君臣而得名, 此又熹之所疑者也. 中和體用之

語, 亦只是句中少曲折耳. 蓋中者, 所以狀性之德而形

道之體; 和者, 所以語情之正而顯道之用. 熹前說之

失, 便以中和爲體用, 則是猶便以方圓爲天地也, 近已

用此意改定舊語. 如來諭所疑, 却恐未然. 所引《孟

子》“知”･“覺”二字, 却恐與上蔡意旨不同. 蓋孟子之

言知･覺, 謂知此事･覺此理, 乃學之至而知之盡也. 上

蔡之言知･覺, 謂識痛癢･能酬酢者, 乃心之用而知之端

也. 二者亦不同矣. 然其大體皆智之事也. 今以言仁, 

所以多矛盾而少契合也. 憤驕險薄, 豈敢輒指上蔡而

言? 但謂學者不識仁之名義, 又不知所以存養, 而張眉

努眼･說知說覺者, 必至此耳. 夫以愛名仁固不可, 然



定本 退溪全書 □19

60

愛之理則所謂仁之體也. 天地萬物與吾一體, 固所以無

不愛, 然愛之理則不爲是而有也. 須知仁･義･禮･智四

字一般, 皆性之德, 乃天然本有之理, 無所爲而然者. 

但仁乃愛之理･生之道, 故卽此而又可以包夫四者, 所

以爲學之要耳. 夫來教之爲此數說者, 皆超然異於簡冊

見聞之舊, 此其致知之功亦足以爲精矣. 然以熹之所疑

考之, 則恐求精之過而反失之於鑿也̇ ̇ . 大抵天下事物之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

理̇, 亭當均平̇ ̇ ̇ ̇ , 無無對者̇ ̇ ̇ ̇ , 唯道爲無對̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 然以形而上下̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

論之̇ ̇ , 則亦未嘗不有對也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 蓋所謂對者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 或以左右̇ ̇ ̇ ̇ , 或̇

以上下̇ ̇ ̇ , 或以前後̇ ̇ ̇ ̇ , 或以多寡̇ ̇ ̇ ̇ , 或以類而對̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 或以反而̇ ̇ ̇ ̇

對̇. 反復推之̇ ̇ ̇ ̇ , 天地之間̇ ̇ ̇ ̇ , 眞無一物兀然無對而孤立̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

者̇. 此̇程子所以中夜以思̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不覺手舞而足蹈也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 究觀來

教, 條目固多6), 而其意常主於別有一物之無對̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 故凡̇ ̇

以左右而對者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則扶起其一邊̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 以前後而對者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則截去̇ ̇ ̇

其一段̇ ̇ ̇ . 旣彊加其所主者以無對之貴名̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而於其所賤而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

列於有對者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又不免別立一位以配之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 於是左右偏枯̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

首尾斷絶̇ ̇ ̇ ̇ , 位置重疊̇ ̇ ̇ ̇ , 條理交倂̇ ̇ ̇ ̇ . 凡天下之理勢̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 一切̇ ̇

畸零贅剩̇ ̇ ̇ ̇ ･側峻尖斜̇ ̇ ̇ ̇ , 更無齊整平正之處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 凡此所論陰̇ ̇ ̇ ̇ ̇

陽̇･動靜̇ ̇ ･善惡̇ ̇ ･仁義等說̇ ̇ ̇ ̇ , 皆此一模中脫出也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 常安排̇ ̇ ̇

6) 久觀……固多 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

61

此個意思規模橫在胸中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 竊恐終不能到得中正和樂̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･廣̇

大公平底地位̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此̇熹所以有̇ ̇ ̇ “所知不精̇ ̇ ̇ ̇ , 害於涵養̇ ̇ ̇ ̇ 7)”之̇

說也̇ ̇ . 若必欲守此, 而但少加涵養之功, 別爲一事以輔

之於外, 以是爲足以合內外之道, 則非熹之所敢知矣. 

要須脫然頓舍舊習̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇虛心平氣̊ ̊ ̊ ̊ , 以徐觀義理之所安̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 

則庶乎其可也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 仰恃知照, 不鄙其愚, 引與商論, 以求

至當之歸, 敢不罄竭所懷以求博約. 蓋天下公理, 非一

家之私, 儻不有益於執事之高明, 則必有警乎熹之淺陋

矣.〖“舊圖”: 舊傳〈太極圖說〉有謬, 先生考訂改正.〗

7) 涵養 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

62

節要0138(0902) (知舊⾨⼈問答8-1∼3) (卷9:11右) (晦庵集 卷42)

答吳晦叔〖翌. 建陽人. 見〈行狀〉.〗

(知舊⾨⼈問答8-1)

兩魏之分, 東則高歡, 西則宇文, 已非復有魏室矣. 當

是之時, 見微之士固已不立乎其位. 不幸而立乎其位, 

其賤者乎, 則亦去之可也; 其貴者乎, 則左右近臣從君

於西, 社稷大臣守國於東, 而1)皆必思所以爲安國靖

難･興復長久之計, 不濟則以死繼之而已. 此外, 復何

策哉? 

前所示教, 引“巧言令色”･“剛毅木訥”兩條, 以爲聖人

所以開示爲仁之方･使人自得者, 熹猶竊有疑焉, 而前

書亦未及論也. 蓋此兩語正是聖人教人實下功夫･防患

立心之一術. 果能戒巧令, 務敦朴, 則心不恣縱而於

仁2)爲近矣, 非徒使之由是而知仁也. 大抵向來之說, 皆

▶ 吳翌 : 字는 晦叔, 號는 澄齋 또는 南嶽處士. 建陽人. 이름을 吳昱이라고 한 곳도 

있다. 胡宏의 제자이다.

[編輯考] 같은 제목으로 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권6에 실려 있

다.

1) 而 : 海州本･定州本에는 없다.



朱⼦書節要 卷之九

63

是苦心極力要識“仁”字, 故其說愈巧而氣象愈薄. 近日̇ ̇

究觀聖門垂教之意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却是要人躬行實踐̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･直內勝私̇ ̇ ̇ ̇ , 使̇

輕浮刻薄̇ ̇ ̇ ̇ ･貴我賤物之態潛消於冥冥之中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而吾之本心̇ ̇ ̇ ̇ ̇

渾厚慈良̇ ̇ ̇ ̇ ･公平正大之體常存而不失̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是仁處̇ ̇ ̇ ̇ . 其用

功著力, 隨人淺深, 各有次第. 要之須是力行久熟̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 實̇

到此地̇ ̇ ̇ , 方能知此意味̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 蓋非可以想象臆度而知, 亦不

待想象臆度而知.

(知舊⾨⼈問答8-2)

熹伏承示及先知後行̊ ̊ ̊ ̊ 之說, 反復詳明, 引據精密, 警發

多矣. 所未能無疑者, 請得而細論之. 夫泛論知行之̇ ̇ ̇ ̇ ̇

理̇, 而就一事之中以觀之, 則知之爲先, 行之爲後, 無

可疑者.【如孟子所謂“知皆擴而充之”, 程子所謂“譬如行路, 須得光

照”, 及《易･文言》所謂“知至至之”･“知終終之”之類是也.】 然合夫

知之淺深̇ ̇ ̇ ̇ ･行之大小̇ ̇ ̇ ̇ 而言, 則非有以先成乎其小, 亦將

何以馴致乎其大者哉?【如子夏教人以灑掃･應對･進退爲先, 程

子謂“未有致知而不在敬者”, 及《易･文言》所言“知至”･“知終”, 皆在

“忠信”･“修辭”之後之類是也.】 蓋古人之教, 自其孩幼而教之

以孝悌誠敬之實; 及其少長, 而博之以《詩》･《書》･
2) 仁 : 海州本 ‘仁爲’[추기 ‘仁爲’疑當作‘爲仁’.] ; 定州本 ‘爲仁’



定本 退溪全書 □19

64

《禮》･《樂》之文, 皆所以使之卽夫一事一物之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 各̇

有以知其義理之所在̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而致̇ ̇涵養踐履̊ ̊ ̊ ̊之功也̇ ̇ ̇ .【此小學之事, 

知之淺而行之小者也.】 及其十五成童, 學於大學, 則其灑掃

應對之間･禮樂射御之際, 所以涵養踐履̊ ̊ ̊ ̊ 之者, 略已小

成矣. 於是不離乎此而教之以格物以致其知焉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 致知云

者, 因其所已知者推而3)致之, 以及其所未知者而極其

至也. 是必至於̇ ̇ ̇ ̇ 擧天地萬物之理而一以貫之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 然後爲知̇ ̇ ̇ ̇

之至̇ ̇ . 而所謂誠意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･正心̇ ̇ ･修身̇ ̇ ･齊家̇ ̇ ･治國̇ ̇ ･平天下者̇ ̇ ̇ ̇ , 

至是而無所不盡其道焉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .【此大學之道, 知之深而行之大者也.】 

今就其一事之中而論之, 則先知後行, 固各有其序矣, 

誠欲因夫小學之成以進乎大學之始̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則非̇ ̇涵養履踐之有̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

素̊, 亦豈能居然以夫雜亂紛糾之心而格物以致其知哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 

且《易》之所謂“忠信”･“修辭”者, 聖學之實事, 貫始

終而言者也. 以其淺而小者言之, 則自其常視毋誑･男

唯女兪之時, 固已知而能之矣. “知至至之”, 則由行此

而又知其所至也, 此知之深者也. “知終終之”, 則由知

至而又進以終之也, 此行之大者也. 故《大學》之書, 

雖以格物致知爲用力之始, 然非謂初不涵養履踐而直從

事於此也; 又非謂物未格･知未至則意可以不誠･心可以

3) 而 : 定州本 ‘以’



朱⼦書節要 卷之九

65

不正･身可以不修･家可以不齊也, 但以爲必知之至, 然

後所以治己･治人者始有以盡其道耳. 若曰必俟̇ ̇ ̇ ̇ 知至而̇ ̇ ̇

後可行̇ ̇ ̇ , 則夫事親從兄̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･承上接下̇ ̇ ̇ ̇ , 乃人生之所不能一̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

日廢者̇ ̇ ̇ , 豈可謂吾知未至而暫輟̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 以俟其至而後行哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 

抑聖賢所謂知者, 雖有淺深, 然不過如前所論二端而

已. 但至於廓然貫通̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則內外精粗自無二致̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 非如來教
及前後所諭4)“觀過知仁”者, 乃於方寸之間設爲機械, 

欲因觀彼而反識乎此也.

(知舊⾨⼈問答8-3)

仁5)者, 性之德而愛之理也; 愛者, 情之發而仁之用也; 

公者, 仁6)之所以爲仁之道也; 元者, 天之所以爲仁之

德也. 仁者, 人之所固有, 而私或蔽之以陷於不仁, 故

爲仁者̇ ̇ ̇ , 必先̇ ̇ 克己̊ ̊ , 克己則公̊, 公則̇ ̇ 仁̊, 仁則̇ ̇ 愛̊矣̇. 不

先克己, 則公豈可得而徒存? 未至於仁, 則愛胡可以先

體哉? 至於元, 則仁之在天者而已, 非一人之心旣有是

元, 而後有以成夫仁也. 若夫知覺, 則智之用而仁者之

4) 諭 : [두주 ‘諭’, 唐本作‘論’.]가 있다 ; 《全書》 ‘論’

5) 仁 : 海州本에는 백권이 있다.

6) 仁 : 海州本에는 [추기 ‘者仁’之‘仁’, 恐當作‘人’.]이 있고, 定州本에는 [추기 溪訓, 

‘者仁’之‘仁’, 作‘人’.]이 있다.



定本 退溪全書 □19

66

所兼也. 元者, 四德之長, 故兼亨･利･貞; 仁者, 五常

之長, 故兼義･禮･智･信. 此仁者所以必有知覺, 而不

可便以知覺名仁也. 大凡理會義理, 須先剖析得名義界

分各有歸著, 然後於中自然有貫通處. 雖曰貫通, 而渾

然之中所謂粲然者, 初未嘗亂也. 今詳來示, 似於名字

界分未嘗剖析, 而7)遽欲以一理包之, 故其所論旣有巴

攬牽合之勢, 又有雜亂重復･支離渙散之病. 而其所謂

先難下學實用功處, 又皆倒置錯陳, 不可承用. 今更不

暇一一疏擧, 但詳以此說考之, 亦自可見矣. 

7) 而 : 定州本에는 없다.



朱⼦書節要 卷之九

67

節要0139(0903) (知舊⾨⼈問答9-1∼6) (卷9:15右) (晦庵集 卷42)

答石子重【】1)

(知舊⾨⼈問答9-1)

熹竊謂人之所以爲學者, 以吾之心未若聖人之心故也. 

心未能若聖人之心, 是以燭理未明, 無所準則, 隨其所

好, 高者過, 卑者不及, 而不自知其爲過且不及也. 若

吾之心, 卽與天地聖人之心無異矣, 則尙何學之爲哉? 

故學者必因先達之言以求聖人之意, 因聖人之意以達

天地之理, 求之自淺以及深, 至之自近以及遠, 循循有

序, 而不可以欲速迫切之心求也. 夫如是, 是以浸漸經̊ ̊ ̊

歷̊, 審熟詳明̊ ̊ ̊ ̊ , 而無躐等空言之弊, 馴致其極, 然後吾

心得正, 天地聖人之心不外是焉. 非固欲畫於淺近而忘

深遠, 舍吾心以求聖人之心･棄吾說以徇先儒之說也. 

(知舊⾨⼈問答9-2)

▶ 石 : 1128∼1182. 字는 子重, 號는 克齋. 台州 臨海人. 朱熹의 친구이다.

[編輯考] 같은 제목으로 6통의 편지가 실려 있다.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권6에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

68

按孔子言“操則存̊ ̊ ̊ , 舍則亡̇ ̇ ̇ , 出入無時̇ ̇ ̇ ̇ , 莫知其鄕̇ ̇ ̇ ̇ 1)”四

句, 而以“惟̇心̊之謂與̇ ̇ ̇ ”一句結之, 正是直指心2)之體用̊ ̊

而言其周流變化･神明不測之妙也. 若謂以其舍之而亡, 

致得如此走作, 則是孔子所以言心體者, 乃只說得心之

病矣. 聖人立言命物之意, 恐不如此. 兼“出入”兩字有

善有惡, 不可皆謂舍之而亡之所致也. 又如所謂心之本

體, 不可以存亡言, 此亦未安. 蓋若所操而存者初非本

體, 則不知所存者果爲何物, 而又何必以其存爲哉? 因

此偶復記憶胡文定公所謂̇ ̇ “不起不滅心之體̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 3), 方起方̇ ̇ ̇

滅̇心̊之̇用̊. 能常̇ ̇ 操而存̊ ̊ ̊ 4), 則雖一日之間百起百滅̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇

心固自若̇ ̇ ̇ ̇ ”者̇, 自是好語̇ ̇ ̇ ̇ . 但讀者當知所謂“不起不滅”

者, 非是塊然不動･無所知覺也, 又非百起百滅之中, 

別有一物不起不滅也. 但此心瑩然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 全無私意̇ ̇ ̇ ̇ , 是則寂̇ ̇ ̇

然不動之本體̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 其順理而起̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 順理而滅̇ ̇ ̇ ̇ , 斯乃所以̇ ̇ ̇ ̇ “感̇

而遂通天下之故̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者云爾̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答9-3)

1) 舍則……其鄕 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 心 : 海州本에는 백권이 있다.

3) 心之體 : 海州本에는 ‘心’과 ‘體’에 백권이 있다.

4) 操而存 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

69

〈心̊說〉甚善, 但恐更須̇ ̇ ̇ ̇ 收斂造約̊ ̊ ̊ ̊ 爲佳耳̇ ̇ ̇ . 以心使心, 

所疑亦善. 蓋程子之意亦謂̇ ̇ ̇ ̇ “自作̇ ̇ 主宰̊ ̊ , 不使其散漫走̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

作耳̇ ̇ ”. 如《孟子》云“操則存̊ ̊ ̊ ”, 云“求放心̊ ̊ ̊ ”, 皆是此̇ ̇ ̇

類̇, 豈以此使彼之謂邪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 但今人著個̇ ̇ ̇ ̇ ̇ “察識̇ ̇ ”字̇, 便有個̇ ̇ ̇

尋求捕捉之意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 與聖賢所云̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 操存̊ ̊ ･主宰之味̊ ̊ ̊ ̊ 5)不同̇ ̇ . 此̇

毫釐間須看得破̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不爾̇ ̇ , 則流於̇ ̇ ̇ 釋氏之說矣̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答9-4)

熹自去秋之中走長沙, 閱月而後至, 留兩月而復歸, 在

道繚繞又五十餘日. 還家幸老人康健, 諸況粗適, 他無

足言. 欽夫見處, 卓然不可及, 從游之久, 反復開益爲

多. 但其天姿明敏, 從初不歷階級而得之, 故今日語

人, 亦多失之太高. 湘中學子從之游者, 遂一例學爲虛

談, 其流弊亦將有害. 比來頗覺此病矣, 別後當有以救

之. 然從游之士, 亦自絶難得朴6)實頭理會者, 可見此

道之難明也. 胡氏子弟及他門人亦有語此者, 然皆無實

得, 拈槌豎拂, 幾如說禪矣; 與文定合下門庭大段相

反, 更無商量處. 惟欽夫見得表裏通徹, 舊來習見微有

5) 之味 : 海州本에는 방점이 있다.

6) 朴 : 《全書》 ‘樸’



定本 退溪全書 □19

70

所偏, 今此相見, 儘覺釋去, 盡好商量也. 伯崇精進之

意反不逮前, 而擇之見趣操持, 愈見精密. “敬7)”字之

說, 深契鄙懷. 只如̇ ̇《大學̇ ̇》次序̇ ̇ , 亦須如此看始得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

非格物致知全不用誠意正心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 及其誠意正心却都不用致̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

知格物̇ ̇ ̇ , 但̇下學處須是密察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 見得後便泰然行將去̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 此̇

有始終之異耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 其實始終是個̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ “敬̊”字̇,8) 但̇敬中須有體̊ ̊ ̊ ̊ ̊

察功夫̊ ̊ ̊ , 方能行著習察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 不然̇ ̇ , 兀然持敬̇ ̇ ̇ ̇ , 又無進步處̇ ̇ ̇ ̇ ̇

也̇. 觀夫子答門人爲仁̊之問不同, 然̇大要以敬爲入門處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 

正要就日用純熟處識得̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 便無走作̊ ̊ ̊ ̊ . 非如今之學者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 前̇

後自爲兩段̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 行解各不相資也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 近方見此意思, 亦患未

得打成一片耳. 克齋恐非熹所敢記者, 必欲得之, 少假

歲年, 使得更少加功, 或所見稍復有進, 始敢承命耳. 

欽夫聞老兄之風, 亦甚傾企, 令熹致願交之意也. 順之

此來, 不及一見, 所養想更純熟. 留書見儆甚至, 但終

有9)桑門伊蒲塞氣味. 到家後又寄書來, 與此間親戚問

湘中議論, 而曰“謗釋氏者不須寄來.” 觀此意見, 恐於

吾儒門中全未有見. 又云“不如且棲心淡泊, 於世少求, 

時玩聖賢之言, 可以資吾神･養吾眞”者, 一一勘過, 似

7) 敬 : 海州本에는 백권이 있다.

8) 此有……敬字 : 海州本에는 백권이 있다.

9) 有 : 定州本 ‘是’



朱⼦書節要 卷之九

71

此說話, 皆是大病. 不知向來相聚, 亦嘗儆之否? 此道

寂寥, 近來又爲邪說汩亂, 使人駭懼. 聞洪适在會稽, 

盡取張子韶經解板行, 此禍甚酷, 不在洪水夷狄猛獸之

下, 令人寒心. 人微學淺, 又未有以遏之, 惟益思自勉, 

更求朋友之助, 庶有以追蹤聖徒, 稍爲後人指出邪徑, 

俾不至全然陷溺, 亦一事耳. 順之聞之, 必反以爲謗子

韶也. 和篇拜賜甚寵, 足見比來胸中洒落̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 如光風霽月̊ ̊ ̊ ̊ ̊

氣象̊ ̊ . 但見屬之意甚過, 而稱謂屢請不蒙改更, 深不自

安. 自此萬望垂聽, 乃荷愛予. 不然, 恐與來教再拜而

辭之, 則不得復資勝己之益矣. 千萬誠告, 伏惟裁之.

〖“伊浦塞”: 桑門之饌, 見〈楚王英傳〉, 卽優婆塞.〗 

(知舊⾨⼈問答9-5)

大抵講學難得是當, 而應事接物, 尤難中節. 向來見理

自不分明, 不得入德門戶, 而汲汲爲人, 妄有談說, 其

失己誤人, 非一事矣. 今每思之, 不覺心悸, 故近日議

論, 率多畏怯, 無復向來之勇銳. 惟欲修治此身, 庶幾

寡過. 自非深信得及･下得朴10)實功夫者, 未嘗敢輒告

10) 朴 : 《全書》 ‘樸’



定本 退溪全書 □19

72

語, 以此取怒於人蓋多. 然與其以妄言妄作得罪於聖

人, 不若以此得罪於流俗之爲愈. 私心甚欲一見長者面

論, 而未可得. 不知尊兄近日觀書立論比向日如何? 因

書得示一二, 便是平日受用處矣. 

(知舊⾨⼈問答9-6)

且如自己爲學官･爲館職, 遇朝廷有利害得失, 或是

宰執臺諫所當理會者, 他不理會, 自己要緘黙, 又不

忍國家受禍, 要出來說, 又有出位謀政之嫌, 如之何

則可? 曰: 若任他事却不可, 若以其理告君, 何故不

可?〖此子重與學者問答之辭, 擧以質之先生.〗 

若是大事, 繫國家安危･生靈休戚, 豈容緘黙? 館職又

與學官不同, 神宗固嘗許其論事矣, 但事之小者, 則亦

不必每事數言也. 

顔淵死, 孔子若有財, 還與之槨否? 順之曰: 不與. 

喪稱家之有無, 顔淵家本無, 則其無槨乃爲得宜. 孔

子若與之槨, 便是使顔淵失宜. 孔子必不肯. 蓋槨者

可有可無者也, 若無棺, 則必與之矣. 

孔子若有財, 必與顔淵爲槨, 蓋朋友有通財之義, 況孔



朱⼦書節要 卷之九

73

子之於顔淵, 視之如子耶? 所謂喪具稱家之有無者, 但

不可以非義他求耳. 

伊川云: “灑掃應對便是形而上者̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 理無大小故也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 

故君子只在謹獨̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 灑掃應對是事11), 所以灑掃應對

是理̊. 事卽理̇ ̇ ̇ , 理卽事̇ ̇ ̇ . 道散在萬事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 那個不是̇ ̇ ̇ ̇ ? 若̊

事上有毫髮蹉過̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則理上便有間斷欠闕̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 故君子直̊ ̊ ̊ ̊

是不放過̊ ̊ ̊ ̊ , 只在愼獨̊ ̊ ̊ ̊ . 

此意甚好.12) 但不知無事時當如何耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 愼獨須貫動靜̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

做功夫始得̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .〖心該誠神･備體用, 見《心經附註》, 今不抄.〗 

11) 事 : 海州本에는 방점이 있다.

12) 此意甚好 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

74

節要0140(0904) (知舊⾨⼈問答10-1∼11) (卷9:21右) (晦庵集 卷43)

答陳明仲【焞. 嘗爲侯官宰.】

(知舊⾨⼈問答10-1)

熹窮居奉養, 粗安義分, 無足言者. 惟是1)精力有限而̇ ̇ ̇ ̇ ̇

道體無窮̇ ̇ ̇ ̇ , 人欲易迷而天理難復̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 凜乎日以憂懼, 蓋未

知所以脫於小人之歸者. 方念未能得叩餘論以自警發, 

忽得來教, 乃知高明之見已如此. 自顧疲駑, 雖殫十駕

之勤, 亦無以相及矣. 矍然驚嘆, 不知所言. 至於反復

再三, 則有不能無疑者. 蓋來喩自謂嘗有省處, 此心直

與孔･孟無異; 言行之間, 旣從容而自中矣, 如此, 則

是老兄之學已到聖賢地位, 尙復何疑? 而其後乃復更

有“學無得, 老將至”之歎, 則又無以異於某所憂者. 此

雖出於退讓不居之意, 然與初之所言亦太相反矣, 使熹

將何取信而能亡疑於長者之言耶? 又以其他議論參考

之, 竊意老兄涵養̊ ̊ 之功雖至, 而窮理̊ ̊ 之學未明, 是以日

▶ 陳焞 : 字는 明仲. 建陽人.

[編輯考] 같은 제목으로 11통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권6에 실려 있

다.

1) 惟是 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

75

用之間多所未察, 雖言之過, 而亦不自知也. 老兄旣不

鄙其愚而辱問焉, 熹雖淺陋, 亦不敢以虛厚意也. 區區

管見, 願老兄於格物致知̊ ̊ ̊ ̊ 之學稍留意焉, 聖賢之言̇ ̇ ̇ ̇ , 則̇

反求諸心而加̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 涵泳̊ ̊ 之功̇ ̇ , 日用之間̇ ̇ ̇ ̇ , 則精察其理而審毫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

釐之辨̇ ̇ ̇ . 積日累月̇ ̇ ̇ ̇ , 存驗擴充̊ ̊ ̊ ̊ , 庶乎其眞有省而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 孔･孟

之心殆可識矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 示喩讀書之目, 恐亦太多, 姑以應課程

可矣; 欲其從容玩味̊ ̊ ̊ ̊ , 理與神會̊ ̊ ̊ ̊ , 則恐決不能也. 旣荷

愛予, 直以此道相期, 不覺僭易, 盡布所懷. 伏惟旣以

溫公之心爲心, 必有以容之. 然說而繹, 從而改, 尙不

能無望於高明也. 但能如程子所謂“不敢自信而信其師̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”, 

如此著力, 兩三年間, 亦當自見得矣. 汪丈每以呂申公

爲準則, 比觀其〈家傳〉所載學佛事, 殊可笑. 彼其德

器渾厚謹嚴, 亦可謂難得矣. 一溺其心於此, 乃與世俗

之見無異, 又爲依違中立之計以避其名, 此其心亦可謂

支離之甚矣. 顧自以爲簡易, 則吾不知其說也. 程子

曰: “欲不學佛, 見得他小, 便自然不學.” 眞知言哉!

〖“高明之見已如此”: 謂與孔･孟無異.〗 

(知舊⾨⼈問答10-2)



定本 退溪全書 □19

76

所示諸說, 足見留意. 便遽未暇條對, 大抵終有未脫禪

學規模處. 更願於̇ ̇ ̇ 平易著實處理會̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 2), 不必以頓然有省̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

爲奇̇ ̇ , 只要漸覺意味明白深長̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是功效̇ ̇ ̇ ̇ . 然亦不可存

此計較功效之心, 但循循不已, 自有至矣. 

(知舊⾨⼈問答10-3)

累承示經說, 比舊益明白矣. 然猶有推求太廣處, 反失

本意. 今不暇一一具禀, 異時面見, 當得一一指陳, 以

求可否. 大抵讀書當擇先儒舊說之當於理者, 反復玩̊

味̊, 朝夕涵泳̊ ̊ , 便與本經正3)言之意通貫浹洽̊ ̊ ̊ ̊ 於胸中, 

然後有益. 不必段段立說, 徒爲觀美而實未必深有得於

心也. 講學正要̇ ̇ ̇ ̇ 反復硏窮̊ ̊ ̊ ̊ , 方見義理歸宿處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不可只略

說過便休也. 

(知舊⾨⼈問答10-4)

向辱書喩有意於程氏之學, 甚善甚善. 然向聞留意空門

甚切, 不知何故乃復舍彼而將求之於此, 豈亦知前之失

而然邪, 抑以爲彼此初不相妨, 旣釋而不害其爲儒也? 

2) 平易……理會 : 海州本에는 방점이 있다.

3) 正 : 川谷本에는 [추기 ‘正言’‘正’, 恐當作‘立’.]이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

77

二者必有一矣. 由前之說, 則程氏教人以《論》･《孟》･
《大學》･《中庸》爲本, 須於此數書熟讀詳味̊ ̊ ̊ ̊ , 有會心̊ ̊ ̊

處̊, 方自見得. 如其未然, 讀之不厭熟, 講之不厭煩, 非

如釋氏指理爲障, 而兀然坐守無義之語, 以俟其僥幸而

一得也. 此數書, 程氏與其門人高弟爲說甚詳, 試訪求

之, 自首至尾, 循守4)加功. 須如小兒授書, 節節而進, 

乃佳. 不可匆匆繙閱, 無補於事; 又不可雜以他說, 徒

亂宗旨也. 若曰彼此不相妨, 儒･釋可以並進, 則非淺

陋所敢聞也. 

(知舊⾨⼈問答10-5)

示喩讀書遺忘, 此士友之通患, 無藥可醫. 只有少讀深̇ ̇ ̇

思̇, 令其意味浹洽̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 當稍見功耳. 

(知舊⾨⼈問答10-6)

所詢喪禮, 別紙具禀, 顧亦考未精, 又適此數時擾擾, 

不及致思, 恐未必是, 更可轉詢知禮之士, 庶不誤耳.

4) 守 : 川谷本에는 [추기 ‘守’恐當作‘序’.]가 있다.



定本 退溪全書 □19

78

<別紙>

靈席居中堂.

家無二主, 似合少近西爲宜.【詳此問答, 是陳妻喪也.】 

朔祭, 子爲主.

按喪禮, “凡喪, 父在, 父爲主”, 則父在子無主喪之禮

也. 又曰“父沒, 兄弟同居, 各主其喪.” 注云“各爲妻

子之喪爲主也”, 則是凡妻之喪, 夫自爲主也. 今以子

爲喪主, 似未安. 

先遣柩歸而奉魂帛, 終喪, 埋帛立主.【時在官所.】

此於古無. 初旣不能盡從古制, 卽且如此亦可, 然終不

是也. 

奉祀者題其子.

此亦未安. 且不須題奉祀之名, 亦得. 

廟別三世, 別設一位於其下.

禮, 卒哭而祔於祖姑, 三年而後入廟. 今旣未葬, 則三

虞･卒哭之制無所施. 不若終喪立主而祔, 祔畢, 於家

廟旁設小位以奉其主, 不可於廟中別設位也.〖〈答萬正

淳〉則云: “祔祖母室, 歲時祭之東廟.”〗 

(知舊⾨⼈問答10-7)



朱⼦書節要 卷之九

79

喩及喪禮踰期主祭之疑, 此未有可考. 但司馬氏大小祥

祭, 已除服者皆與祭, 則主祭者雖已除服, 亦何害於主

祭乎? 但不可純用吉服, 須略如弔服或忌日之服可也.

〖此與竇文卿問答略同. 文卿又問祝辭曰: “夫某爲子某薦其祥事.” 曰: 

“祝不必言爲子而祭也.”〗 

(知舊⾨⼈問答10-8)

如配祭只用元妃, 繼室則爲別廟; 或有庶母, 又爲別

廟; 或妻先亡, 又爲別廟; 弟先亡無後, 亦爲別廟; 與

伯叔祖父兄之無後者, 凡五等, 須各以一室爲之, 不可

雜也. 

(知舊⾨⼈問答10-9)

苟欲聞過, 但當一一容受, 不當復計其虛實, 則事無大

小, 人皆樂告而無隱情矣. 若切切計較, 必與辨爭, 恐

非“告以有過則喜”之意也. 

(知舊⾨⼈問答10-10)

“不遠遊”與“三年無改”各是一章, 文義自不相蒙, 或欲



定本 退溪全書 □19

80

牽合彊爲一說, 非聖人本意也. 竊謂夫子此言, 只是發

明孝子之心耳. 蓋父之所行, 雖或有所當改, 然苟未至

於不可一朝居, 則爲之子者未忍遽革而有待於三年, 亦

可見其不忍死其親之心矣. 此心是本̇ ̇ ̇ ̇ , 但能存得此心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

則父之道或終身不可改̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 或一日不可行̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 皆隨其事之重̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

輕而處之̇ ̇ ̇ ̇ , 不失其宜矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 聖人特指此心以示人, 所謂貫̊

徹上下之言̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而豈曰姑以是爲中制也哉? 若如所喩, 章

句文義固已不通, 而其間又極有害義理處. 夫謂三年而̇ ̇ ̇ ̇ ̇

免於父母之懷者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 責̇宰予耳̇. 父母之愛其子而子之愛其̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

親̇, 皆出於自然而無窮̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈計歲月而論施報之爲哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 若̊

所謂中̊ ̊ ̊ , 乃天理人倫之極致̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 隨時而所在不同̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 以̇禹･
稷･顔子之事觀之̇ ̇ ̇ ̇ , 則可見矣̇ ̇ ̇ ̇ . 今曰姑以中制言之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則̇

是欲於半上落下之間指爲一定之中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 以同流俗̇ ̇ ̇ ̇ ･合汚世̇ ̇ ̇

而已̇ ̇ , 豈聖人之所謂中也哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ! 

(知舊⾨⼈問答10-11)

克己之目不及思̊, 所論大槪得之, 然有未盡. 熹竊謂

〈洪範〉五事, 以思爲主, 蓋不可見而行乎四者之間

也. 然̇操存̊ ̊ 之漸̇ ̇ , 必自其可見者而爲之法̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則切近明白̇ ̇ ̇ ̇ ̇



朱⼦書節要 卷之九

81

而易以̇ ̇ ̇ 持守̊ ̊ 5). 故五事之次, 思最在後, 而夫子於此亦

徧擧“四勿”而不及夫思焉, 蓋欲學者循其可見易守之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

法以養其不可見̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･不可係之心也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 至於久而不懈̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則表̇ ̇

裏如一̇ ̇ ̇ , 而私意無所容矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 程子〈四箴〉, 意正如此, 

試熟玩之, 亦自可見. 

5) 持守 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

82

節要0141(0905) (知舊⾨⼈問答11-1∼3) (卷9:27右) (晦庵集 卷43)

答李伯諫1)〖宗思〗

(知舊⾨⼈問答11-1)

詳觀所論, 大抵以釋氏爲主, 而於吾儒之說, 近於釋者

取之, 異於釋者, 在孔･孟, 則多方遷就以曲求其合; 

在伊･洛, 則無所忌憚而直斥其非. 夫直斥其非者, 固

未識其旨而然, 所取所合, 亦竊取其似是而非者耳. 故

語意之間, 不免走作. 不得於言而求諸心, 則從初讀

孔･孟･伊･洛文字, “止是資擧業”,【此來書之語.2)】固無緣

得其指歸, 所以敢謂聖學止於如此. 至於後來學佛, 乃

是“怕生死”【此亦來書之語.3)】而力究之, 故陷溺深. 從始

至末, 皆是利心, 所謂差之毫釐者, 其在茲乎? 然敢詆

伊･洛而不敢非孔･孟者, 直以擧世尊之, 而吾又身爲儒

▶ 李宗思 : 字는 伯諫, 建安人. 

[編輯考] 같은 제목으로 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.

1) 答李伯諫 : 海州本･《全書》에는 뒤에 ‘【甲申】’이 있다. 

2) 語 : 定州本 ‘言’

3) 語 : 定州本 ‘言’



朱⼦書節要 卷之九

83

者, 故不敢耳, 豈眞知孔･孟之可信而信之哉? 是猶不

敢顯然背畔, 而毁冠裂冕･拔本塞源之心已竊發矣. 學

者豈可使有此心萌於胸中哉? 

來書云, 於程氏雖未能望其堂奧, 而已窺其藩籬矣. 熹

竊謂聖人道在《六經》, 若日星之明,4) 程氏之說, 見

於其書者亦詳矣.5) 然若只將印行冊子從頭揭過̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 略曉̇ ̇

文義̇ ̇ , 便爲得之̇ ̇ ̇ ̇ , 則當時門人弟子亦非全然鈍根無轉智̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之人̇ ̇ , 豈不能如此領會̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 而̇孔門弟子之從其師̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 厄窮飢̇ ̇ ̇

餓̇, 終其身而不敢去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 程氏之門̇ ̇ , 已仕者忘爵祿̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 未仕̇ ̇

者忘飢寒̇ ̇ ̇ ̇ ,【此游察院語.】 此亦必有謂矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 試將聖學做禪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

樣看̇ ̇ , 日有孜孜̇ ̇ ̇ ̇ , 竭才而進̇ ̇ ̇ ̇ , 竊恐更有事在̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然後̇ ̇ 程氏

藩籬可得而議也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

來書云, 夫子語仁以克己爲要, 佛氏論性以無心爲宗, 

而以龜山“心不可無”之說爲非. 熹謂所謂己者, 對物之

稱, 乃是私認爲己, 而就此起計較･生愛欲, 故當克之. 

克之而自復於理, 則仁矣. 心乃本有之物, 虛明純一̊ ̊ ̊ ̊ , 

貫徹感通̊ ̊ ̊ ̊ , 所以盡性體道̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 皆由於此̇ ̇ ̇ ̇ . 今以爲妄而欲去

之, 又自知其不可而曰“有眞心存焉”, 則又是有心矣. 

4) 聖人……日星之明 : 海州本에는 방점이 있다.

5) 之說……詳矣 : 海州本에는 방점이 있다. 



定本 退溪全書 □19

84

如此, 則“無心”之說, 何必全是? 而不言“無心”之說, 

何必全非乎? 若以無心爲是, 則克己乃是有心, 無心何

以克己? 若以克己爲是, 則請從事於斯而足矣, 又何必

克己於此而無心於彼, 爲此二本而其枝辭6)也? 

來書云, 輪回因果之說, 造妖捏怪, 以誑愚惑衆, 故達

磨亦排斥之. 熹竊謂輪回因果之說, 乃佛說也. 今以佛

爲聖人而斥其言至於如此, 則老兄非特叛孔子, 又謗佛

矣. 豈非知其說之有所窮也, 而爲是遁辭以自解免哉? 

抑亦不得已於儒者, 而姑爲此計以緩其攻也? 嗚呼̇ ̇ ! 吾̇

未見聖人立說以誑愚惑衆̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而聖人之徒倒戈以伐其師也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

孰謂本末殊歸･首尾衡決如是而尙可以爲道乎?〖“捏怪”: 

捏, 乃結切, 捻聚也.〗
來書云, 形有死生, 眞性常在. 熹謂性無僞冒, 不必言

眞; 未嘗不在, 不必言在. 蓋所謂性, 卽天地所以生物

之理, 所謂“維天之命, 於穆不已”･“大哉乾元, 萬物資

始”者也, 曷嘗不在而豈有我之所能私乎? 釋氏所云眞

性, 不知其與此同乎否也? 同乎此̇ ̇ ̇ , 則古人盡心以知性̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

知天̇ ̇ , 其學固有所爲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非欲其死而常在也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 苟異乎此̇ ̇ ̇ ̇ , 

6) 其枝辭 : [두주 ‘其枝’, 唐本乙.]이 있고, 定州本에는 [소주 唐本作‘辭枝’.]가 있다 ; 

《全書》 ‘枝其辭’



朱⼦書節要 卷之九

85

而欲空妄心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･見眞性̇ ̇ ̇ , 惟恐其死而失之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非自私自利而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

何̇? 是猶所謂̇ ̇ ̇ ̇ “廉賈五之̇ ̇ ̇ ̇ , 不可不謂之貨殖̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”也̇. 伊川之

論, 未易遽非, 亦未易遽曉. 他日於儒學見得一個規

模, 乃知其不我欺耳. 

來書謂伊川先生所云“內外不備”者爲不然, 蓋無有能

直內而不能方外者, 此論甚當. 據此, 正是熹所疑處. 

若使釋氏果能敬以直內, 則便能義以方外, 便須有父

子･有君臣, 三綱五常, 闕一不可. 今曰能直內矣, 而

其所以方外者果安在乎? 又豈數者之外別有所謂義乎? 

以此而觀伊川之語, 可謂失之恕矣. 然其意不然, 特老

兄未之察耳. 所謂有直內者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦謂其有心地一段工夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

耳̇, 但其用功却有不同處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故其發有差̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 他却全不管̇ ̇ ̇ ̇ ̇

著̇, 此所以無方外之一節也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 固是有根株則必有枝葉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

然五穀之根株則生五穀之枝葉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 華實而可食̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 稊稗之根̇ ̇ ̇ ̇

株則生稊稗之枝葉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 華實而不可食̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此則不同耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 參朮̇ ̇

以根株而愈疾̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 鉤吻以根株而殺人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 其所以殺人者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈̇

在根株之外而致其毒哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 故̇明道先生又云̇ ̇ : “釋氏唯務̇

上達而無下學̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 然則其上達處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈有是也̇ ̇ ̇ ̇ ? 元不相連̇ ̇ ̇ ̇

屬̇, 但有間斷̇ ̇ ̇ ̇ , 非道也̇ ̇ ̇ .” 此可以見̇ ̇ ̇ ̇ “內外不備̇ ̇ ̇ ̇ ”之意矣̇ ̇ ̇ . 

然來書之云, 却是從儒向佛, 故猶籍7)先生之言以爲重. 



定本 退溪全書 □19

86

若眞胡種族, 則亦不肯招認此語矣. 如何如何.〖“有根株

則必有枝葉”: 此必伯諫書中語.〗 

來書云, 特聖人以中道自任, 不欲學者躐等. 熹謂此正

是王氏“高明處己, 中庸處人”之說, 龜山嘗力詆之矣. 

須知所謂̇ ̇ ̇ ̇ “不欲學者躐等̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者̇, 乃是̇ ̇ 天理本然̊ ̊ ̊ ̊ , 非是聖人̇ ̇ ̇ ̇

安排教如此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 譬諸草木, 區以別矣. 且如一莖小樹̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不̇

道他無草木之性̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然其長須有漸̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 是亦性也̇ ̇ ̇ ̇ . 所謂̇ ̇ “便̇

欲當人立地成佛̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者̇,【來書中語.】 正如將小樹來噴一口̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

水̇, 便要他立地干雲蔽日̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈有是理̇ ̇ ̇ ̇ ? 設使有此幻術, 

亦不可謂之循理, 此亦8)見自私自利之規模處. 

來書云, 曹參･楊億不學儒, 不害爲偉人. 曹參･楊億二

人相擬, 正自不倫. 曹參在漢初功臣中, 人品儘麤疏, 

後來却能如此避正堂･舍蓋公, 治齊相漢, 與民休息, 

亦非常人做得, 其所見似亦儘高. 所可惜者, 未聞聖人

之道而止於是耳. 楊億工於纖麗浮巧之文, 已非知道者

所爲, 然資禀淸介, 立朝獻替, 略有可觀, 而釋子特以

爲知道者, 以其有“八角磨盤”之句耳. 然旣謂之知釋氏

之道, 則於死生之際宜亦有過人者. 而方丁謂之逐萊公

7) 籍 : 《全書》 ‘藉’

8) 亦 : 海州本･定州本 ‘亦可’



朱⼦書節要 卷之九

87

也, 以他事召億至中書, 億乃恐懼, 至於便液9)俱下, 

面無人色. 當此時也, “八角磨盤”果安在哉?【事見蘇黃門

《龍川別志》.】 然則此二人者, 雖皆未得爲知道, 然億非

參之倫也, 子比而同之, 過矣. 

(知舊⾨⼈問答11-2)

 承喩及從事心性之本, 以求變化氣質之功之說, 此意

甚善. 然愚意此理初無內外本末之間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 凡日用間涵泳本̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

原̊･酬酢事變̊ ̊ ̊ ̊ , 以至講說辯̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 10)論̊･考究尋繹̊ ̊ ̊ ̊ , 一動一靜̊ ̊ ̊ ̊ , 

無非存心養性̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･變化氣質之實事̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 學者之病̇ ̇ ̇ ̇ , 在於爲人̇ ̇ ̇ ̇

而不̇ ̇ 爲己̊ ̊ , 故見得其間一種稍向外者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 皆爲外事̇ ̇ ̇ ̇ . 若實̊ ̊

有爲己之心̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 11), 但於此顯然處嚴立規程̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 力加持守̊ ̊ ̊ ̊ , 日̊

就月將̊ ̊ ̊ , 不令退轉̊ ̊ ̊ ̊ , 則便是̊ ̊ ̊ 孟子所謂深造以道者̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 蓋其̇ ̇

所謂深者̇ ̇ ̇ ̇ , 乃功夫積累之深̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 而所謂道者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則不外乎日̇ ̇ ̇ ̇ ̇

用顯然之事也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 及其̇ ̇ 12)眞積力久̊ ̊ ̊ ̊ , 內外如一̊ ̊ ̊ ̊ , 則心性之̊ ̊ ̊ ̊

妙無不存̊ ̊ ̊ ̊ , 而氣質之偏無不化矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 所謂自得之而居安資

深也,13) 豈離外而內･惡淺而深, 舍學問思辨力行之實

9) 液 : 川谷本에는 [추기 ‘液’恐‘溺’之誤.]가 있다.

10) 辯 : 定州本 ‘辨’

11) 若實……之心 : 海州本에는 ‘若實有’와 ‘之心’에 방점이 있다.

12) 及其 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

88

而別有從事心性之妙也哉? 

(知舊⾨⼈問答11-3)

誨諭勤勤, 深荷不鄙. 然人之爲學, 各有所見, 豈能必

於盡同? 亦各信其所信而勉焉耳. 今高明所造日深日

遠, 而愚蒙底滯, 不能變其初心, 竊意必無可合之理. 

來書乃欲曲加鐫誨, 期之異日, 雖荷眷舊之私, 然恐亦

徒爲競辨而無補於進修之實也. 謹此少謝厚意之辱, 伏

幸財14)照.〖今按此書, 於伯諫可謂絶之峻矣, 而下〈答林用中書〉, 

稱伯諫有脫然･可尙之語, 則可知伯諫不至於終迷者矣.〗 

13) 所謂……資深也 : 海州本에는 백권이 있다.

14) 財 : 《全書》 ‘裁’



朱⼦書節要 卷之九

89

節要0142(0906) (知舊⾨⼈問答12) (卷9:33右) (晦庵集 卷43)

答吳公濟1)

來書云, 儒･釋之道, 本同末異. 熹謂本同則末必不異, 

末異則本必不同, 正如二木̇ ̇ ̇ ̇ , 是一種之根̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無緣却生兩̇ ̇ ̇ ̇ ̇

種之實̇ ̇ ̇ . 

來書云, 鬼神之情狀, 見乎幽者爲不可誣, 則輪回因果

之說, 有不可非者. 謂上智不在此域可也, 謂必無是理

不可也. 此尤害理, 蓋不知此理是合有耶, 合無耶? 以

爲不可謂必無是理, 則是合有也. 合有̇ ̇ , 則盈天地之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

皆是此理̇ ̇ ̇ ̇ , 無空闕處̇ ̇ ̇ ̇ , 而上智之人獨不與焉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不知又向̇ ̇ ̇ ̇

甚處安身立命̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 若是合無, 則凡此所謂不可無之理, 乃

衆生之妄見而非眞諦也. 此其與聖人之心大相遠矣, 而

曰聖人無兩心, 吾不信也.〖“諦”: 審也. 禪家有四諦.〗 

▶ 吳楫 : 字는 公濟. 崇安人. 朱熹의 學友.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

90

節要0143(0907) (知舊⾨⼈問答13) (卷9:33左) (晦庵集 卷43)

答曹晉叔1)

“近仁”之說, 來喩固未安, 擇之說亦有病. 竊原聖人之

意, 非是教人於此體仁, 乃是言如此之人於求仁爲近̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 雖有此質, 正須實下求仁功夫, 乃可實見近處. 未

能如此, 卽須矯揉到此地位, 然後於仁爲近, 可下功

夫. 若只守却“剛毅木訥”四字, 要想象思量出仁體來, 

則恐無是理也. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之九

91

節要0144(0908) (知舊⾨⼈問答14-1∼21) (卷9:34右) (晦庵集 卷43)

答林擇之【用中】1)

(知舊⾨⼈問答14-1)

熹以崇安水災, 被諸司檄來, 與縣官議賑恤事, 因爲之

徧走山谷間, 十日而後返. 大率今時肉食者, 漠然無意

於民, 直是難與圖事, 不知此個端緖, 何故汩沒得如此

不見頭影? 因知若此學不明, 天下事決無可爲之理. 王

丞文字足罷去, 因力薦何叔京攝其事. 若得此人來, 將

來檢放一段事須有條理. 但只恐才不足, 然終是勝今日

諸人耳. 此水所及不甚廣, 但發源處皆是高山, 裂石湧

水, 川原田畝無復東西, 皆爲巨石之積, 死傷幾百人. 行

村落間, 視其漂蕩之路, 聽其冤號之聲, 殆不復能爲懷.

(知舊⾨⼈問答14-2)

近見古人下工夫處極是精密̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 日用之間̇ ̇ ̇ ̇ , 不敢不勉̇ ̇ ̇ ̇ , 庶̇

▶ 林用中 : 字는 擇之, 號는 東屛. 古田人. 朱熹의 門人.

[編輯考] 같은 제목으로 21통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.



定本 退溪全書 □19

92

幾他時相見̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 或有尺寸之進耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答14-3)

熹侍旁如昨. 祠官再請, 若更不得請, 當如所戒. 近事

則無可說, 觀左史之除, 可見綱紀之紊. 但如諸公若不

相捨, 不得不一行. 又聞亦有招致南軒之意, 果爾, 猶

或庶幾, 但恐終不能用爾. 所欲言甚衆, 遠書不欲多談, 

可黙會也. 元履竟爲揆路所逐, 雖其多言未必一一中

節, 亦坐謄稿四出之故. 然其爲吾君謀也則忠, 士大夫

以言見逐, 非國家美事, 亦使幽隱之賢難自進耳. 近得

南軒書, 諸說皆相然諾. 但先察識･後涵養之論執之尙

堅; 未發･已發條理亦未甚明. 蓋乍易舊說, 猶待就所

安耳. “敬以直內̊ ̊ ̊ ̊ ”爲初學之急務, 誠如所諭. 亦已報南

軒, 云擇之於此無異論矣. 此事統體操存̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不作兩段̊ ̊ ̊ ̊ , 

日用間便覺得力̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 嘗驗之否? 康節云: “若非前聖開蒙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

吝̇, 幾作人間小丈夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .” 誠哉是言!〖“左史之除”: 左史, 起居

注也. 唐〈百官志〉, “起居舍人, 分侍左右記.” 〈玉藻〉, “天子言則

左史書之, 動則右史書之.” “元履竟爲揆路所逐”: 孝宗 乾道五年事.〗 

(知舊⾨⼈問答14-4)



朱⼦書節要 卷之九

93

此有李伯諫, 往時溺於禪學, 近忽微知其非. 昨來此留

數日, 蔡季通亦來會, 劇論不置, 遂肯捨去舊習, 此亦

殊不易. 蓋其人資禀本佳, 誠心欲爲爲己之學̊ ̊ ̊ ̊ . 雖一邊

陷溺, 而每事講究, 求合義理, 以故稍悟天命之性非空

虛之物. 然初猶戀著舊見, 謂不相妨, 今則已脫然矣, 

可尙可尙. 

(知舊⾨⼈問答14-5)

所答二公問, 甚精當. 熹亦嘗答之, 只說得大槪, 不能

如此之密. 然勸深父且看《語》･《孟》･《大學》, 其

意亦如所示也. “仲弓”一段太迫切, 觀渠氣質與識致所

及, 似禁不得如此鉗鎚也. 晉叔亦是自悠悠, 諸公覺得

且如此. 何丞近得書, 亦未有進處. 餘則不聞問也. 季

通兩日儘得講論, 亦欲附書, 未暇. 渠終是未̇ ̇ ̇ ̇ 專一̊ ̊ , 若̇

降伏得此病痛下̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 方有可用力處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 已深告之, 未知如

何. 終日憒憒, 自救不了, 更添得此累, 思與吾擇之相

聚, 觀感警益之助, 何可得耶? 瞻仰非虛言也. 昨日書

中論“未發”者, 看得如何? 兩日思之, 疑舊來所說, 於

心性之實未有差, 而“未發”･“已發”字頓放得未甚穩當. 



定本 退溪全書 □19

94

疑̇未發̊ ̊ 只是思慮事物之未接時̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 於此便可見性之體段̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

故可謂之中而不可謂之性也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 發̊而̇中節̊ ̊ , 是思慮事物已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

交之際皆得其理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故可謂之和而不可謂之心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 心̊則通貫̇ ̇ ̇

乎已發未發之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 乃大易生生流行̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･一動一靜之全體̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

也̇.1) 舊疑《遺書》所記不審, 今以此勘之, 無一不合, 

信乎天下之書未可輕讀̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 聖賢指趣未易明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 道體精微未̇ ̇ ̇ ̇ ̇

易究也̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答14-6)

“太山爲高矣̇ ̇ ̇ , 然̇太山頂上已不屬̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 太山”, 此喩道體之無

窮, 而事業雖大, 終有限量爾. 故下文云云, 意可見也. 

又“旣得後須放開̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”, 此亦非謂須要放開, 但謂旣有所

得, 自然意思廣大･規模開廓.2)【“須”字如用“必”字.】 若未

能如此, 便是未有所得, 只是守爾. 蓋以放開與否爲得

與未得之驗, 若謂有意須放教開, 則大害事矣. 上蔡論

周恭叔放開忒早, 此語亦有病也. “鳶飛魚躍, 察見天

理”, 正與《中庸》本文“察”字異指. “便入堯･舜氣

象”, 亦只是見得天理自然, 不煩思勉處爾. 若實欲到

1) 疑未發……全體也 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 但謂……開廓 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

95

此地位, 更有多少功夫, 而可易其言耶? 疑上蔡此語亦

傷快也. 近來玩索̇ ̇ ̇ ̇ , 漸見聖門進趣實地̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但苦惰廢̇ ̇ ̇ ̇ , 不̇

能如人意爾̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .〖“書首十五字”: 程子語. “忒”: 太過也.〗 

(知舊⾨⼈問答14-7)

比因朋友講論, 深究近世學者之病, 只是合下欠却持敬̊ ̊

工夫̊ ̊ , 所以事事滅裂. 其言敬者, 又只說能存此心, 自

然中理, 至於容貌詞氣̊ ̊ ̊ ̊ , 往往全不加工. 設使眞能如此

存得, 亦與釋･老何異?【上蔡說便有此病了.】 又況心慮荒

忽, 未必眞能存得耶? 程子言敬̊ ̊ , 必以整齊嚴肅̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･正衣̊ ̊

冠̊･尊瞻視爲先̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 又言未有箕踞而心不慢者̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 如此乃是̇ ̇ ̇ ̇

至論̇ ̇ . 而先聖說3)克己復禮̊ ̊ ̊ ̊ , 尋常講說, 於“禮”字每不

快意, 必訓作“理”字然後已, 今乃知其精微縝密, 非常

情所及耳. 近略整頓《孟子》說, 見得此老直是把得定, 

但常放教到極險處, 方與一斡轉, 斡轉後便見天理人欲

直是判然. 非有命世之才, 見道極分明, 不能如此. 然

亦只此便是英氣害事處, 便是才高無可依據處, 學者亦

不可不知也. 

3) 如此……先聖說 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

96

(知舊⾨⼈問答14-8)

熹哀苦之餘, 無他外誘, 日用之間̇ ̇ ̇ ̇ , 痛自斂飭̇ ̇ ̇ ̇ , 乃知̇ ̇

“敬̊”字之功親切要妙乃如此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 而前日不知於此用力, 徒

以口耳浪費光陰. 人欲橫流, 天理幾滅, 今而思之, 怛

然震悚, 蓋不知所以措其躬也.〖“哀苦之餘”: 乾道己丑先生丁

母憂, 時年四十.〗 

(知舊⾨⼈問答14-9)

所論顔･孟不同處, 極善極善. 正要見此曲折, 始無窒

礙耳, 比來想亦只如此用功. 熹近只就此處見得向來所

未見底意思, 乃知̊ ̊ “存久自明̊ ̊ ̊ ̊ , 何待窮索̊ ̊ ̊ ̊ ”之語是眞實不̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

誑語̊ ̊ , 今未能久, 已有此驗, 況眞能久邪? 但當益加勉

勵, 不敢少弛其勞耳. 拙齋和篇莊重和平, 讀之如見其

人, 煩爲多致謝意. 莊子詩, 亦皆有味, 但可惜只玩心

於此耳. 竊恐《論語》･《孟》･程之書平易眞實處更有

滋味, 從前咬嚼未破, 所以向此作活計. 然不敢僭易獻

此說, 顧無以謝其不鄙之意, 只煩擇之從容爲達此懷也. 

《呂公家傳》深有警悟人處, 前輩涵養深厚̊ ̊ ̊ ̊乃如此. 但

其論學殊有病. 如云“不主一門, 不私一說”, 則博而雜



朱⼦書節要 卷之九

97

矣. 如云“直截徑捷, 以造聖人”, 則約而陋矣. 擧此二

端, 可見其本末之皆病. 此所以流於異學而不自知其非

耶? 最後論佛學, 尤可駭歎. 程氏之門千言萬語, 只要

見儒者與釋氏不同處. 而呂公學於程氏, 意欲直造聖

人, 盡其平生之力, 乃反見得佛與聖人合, 豈不背戾之

甚哉? 夫以其資質之粹美･涵養之深厚如此, 疑若不叛

於道, 而窮理不精, 錯謬如此. 流傳於世, 使有志於道

而未知所擇者坐爲所悞, 蓋非特莠之亂苗･紫之亂朱而

已也. 奈何奈何!〖“拙齋”: 林之竒少穎號, 拙齋疑卽林也. “呂公”: 

希哲.〗 

(知舊⾨⼈問答14-10)

遊山之計, 束裝借人, 行有日矣. 得伯恭書, 却欲此來, 

遂復中輟. 山水之興, 雖未能忘, 然杜門省事, 未必不

佳也. 潘丈之政, 爲閩中第一, 其愛民好士, 近世誠少

比, 恨未識之耳. 端叔向見欽夫稱之, 恭叔昨在建寧得

一見, 匆匆不能款, 然知其惑於世俗高妙之虛談矣. 大

抵好高欲速, 學者之通患, 而爲此說者, 立論高而用功

省, 適有以投其隙, 是以聞其說者欣然從之, 唯恐不及, 



定本 退溪全書 □19

98

往往遺棄事物, 略脫章句, 而相與馳逐於虛曠冥漠之中, 

其實學禪之不至者, 而自託於吾學以少避其名耳. 道學

不明, 變怪百出, 以欺世眩俗, 後生之有志者爲所引取, 

陷於邪妄而不自知, 深可悼懼也. 擇之旣從其招致, 要

當有以開之, 使決然無惑於彼, 乃爲不負其相向之意. 

然擇之向來亦頗有好奇自是之弊, 今更當4)虛心下意̊ ̊ ̊ ̊ , 

向平實處加̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 5)潛玩浸灌之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不令小有自主張之意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則̇

自益益人之功庶乎其兩進矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .〖“遊山之計”: 天台之約.〗 

(知舊⾨⼈問答14-11)

所示疑義, 已略看. 端叔･恭叔惠書, 極感其意. 但如

此用功, 鄙意不能無疑. 要須把̇ ̇ ̇ 此事̊ ̊ 來做一平常事看̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

朴實頭做將去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久之自然見效̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不必如此大驚小怪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･起̇

模畫樣也̇ ̇ ̇ ̇ . 且朋友相聚, 逐日相見, 晤語目擊, 爲益已

多, 何必如此忉忉, 動形紙筆, 然後爲講學耶? 如此, 

非惟勞攘無益, 且是氣象不好, 其流風之弊, 將有不可

勝言者. 可試思之, 非小故也. 其間所論操存̊ ̊ ･涵養̊ ̊ , 

苦要分別先後, 已是無緊要, 而元禮忽然生出一句“心

4) 向來……更當 : 海州本에는 방점이 있다.

5) 向平實處加 : 海州本에는 ‘向’과 ‘處加’에 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

99

有未嘗放者”, 遂就此上生出無限枝葉. 不知今苦苦理

會得此一句, 有甚緊切日用爲己功夫̊ ̊ ̊ ̊ 處耶? 

(知舊⾨⼈問答14-12)

“切脈觀鷄̊ ̊ ̊ ̊ ”之說, 固佳, 然方切脈觀鷄之際, 便有許多

曲折, 則一心二用, 自相妨奪, 非唯仁不可見, 而脈之

浮沉緩急･鷄之形色意態, 皆有所不暇觀矣. 竊意此語

但因切脈而見血氣之周流̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 因觀鷄雛而見生意之呈露̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

故卽此指以示人, 如引醫家手足頑痺̇ ̇ ̇ ̇ 之語･擧周子不去

庭草之事, 皆此意爾. 若如來諭, “觀鷄”之說, 文義猶

或可通; 至“切脈”之云, 則文義決不如此. 又所云“同

一機”者, 頗類無垢句法.〖張子韶號, “無垢”.〗 

(知舊⾨⼈問答14-13)

今且論涵養̊ ̊ 一節, 疑古人直自小學中涵養成就, 所以大

學之道只從格物做起. 今人從前無此工夫, 但見《大

學》以格物爲先, 便欲只以思慮知識求之, 更不於操存̊ ̊

處用力̊ ̊ ̊ , 縱使窺測得十分, 亦無實地可據. 大抵̇ ̇ “敬̊”字̇

是徹上徹下̊ ̊ ̊ ̊ 6)之意̇ ̇ , 格物致知̊ ̊ ̊ ̊ 乃其間節次進步處耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 



定本 退溪全書 □19

100

(知舊⾨⼈問答14-14)

所引“人生而靜”, 不知如何看“靜̊”字? 恐此亦指未感

物而言耳. 蓋當此之時, 此心渾然, 天理全具, 所謂

“中者狀性之體”, 正於此見之. 但《中庸》･〈樂記〉

之言有疏密之異, 《中庸》徹頭徹尾說個̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 謹獨工夫̊ ̊ ̊ ̊ 7), 

卽所謂̇ ̇ ̇ “敬而無失̊ ̊ ̊ ̊ , 平日涵養̊ ̊ ̊ ̊ ”之意̇ ̇ . 〈樂記〉却直到好

惡無節處, 方說“不能反躬, 天理滅矣”. 殊不知未感物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

時̇, 若無̇ ̇ 主宰̊ ̊ , 則亦不能安其靜̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只此便自昏了天性̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

不待交物之引然後差也. 蓋“中和̊ ̊ ”二字̇ ̇ , 皆̇道̊之̇體用̊ ̊ , 

以人言之̇ ̇ ̇ ̇ , 則未發已發之謂̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 但不能愼獨̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 8), 則雖事物̇ ̇ ̇ ̇

未至̇ ̇ , 固已紛綸膠擾̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無復未發之時̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 旣無以致夫所謂̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

中̇, 而其發必乖̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又無以致夫所謂和̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 惟其戒謹恐懼̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 

不敢須臾離̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 然後中和可致̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而大本達道乃在我矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 此

道也, 二先生蓋屢言之. 而龜山所謂“未發之際能體所

謂中, 已發之際能得所謂和”, 此語爲近之, 然未免有

病. 舊聞李先生論此最詳, 後來所見不同, 遂不復致思. 

今乃知其爲人深切, 然恨已不能盡記其曲折矣. 如云: 

6) 徹上徹下 : 海州本에는 방점이 있다.

7) 工夫 : 海州本에는 방점이 있다.

8) 愼獨 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

101

“人固有無所喜怒哀樂之時̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然謂之未發̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則不可言無̇ ̇ ̇ ̇ ̇

主也̇ ̇ ”. 又云“‘致’字如‘致師’之‘致’”. 又如先言愼獨, 然

後及中和, 此意亦嘗言之. 但當時旣不領略, 後來又不

深思, 遂成蹉過, 孤負此翁耳.〖《樂記》, “人生而靜, 天之性

也, 感於物而動, 性之欲也. 物至知知【上知是體, 下知字是用.】, 然後

好惡形焉. 好惡無節於內, 知誘於外, 不能反躬, 滅天理矣.”〗

(知舊⾨⼈問答14-15)

古人只從幼子常視無誑以上̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･洒掃應對進退之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是̇ ̇

做̇涵養̊ ̊ 底工夫了̇ ̇ ̇ ̇ . 此豈待先識端倪9)而後加涵養哉? 但̇

從此̇ ̇ 涵養̊ ̊ 10)中漸漸體出這端倪來̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則一一便爲己物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

又只如平常地̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 涵養̊ ̊ 11)將去̇ ̇ , 自然純熟̇ ̇ ̇ ̇ . 今曰“卽日所學, 

便當察此端倪而加涵養之功”, 似非古人爲學之序也. 

又云“涵養̊ ̊ 則其本益明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 進學̊ ̊ 則其智益固̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 表裏互相發̇ ̇ ̇ ̇ ̇

也̇”, 此語甚佳. 但所引《三傳》語, 自始學以至成德

節次, 隨處可用, 不必以三語分先後也. 蓋義理, 人心

之固有, 苟得其養而無物欲之昏, 則自然發見明著, 不

待別求. 格物致知, 亦因其明而明之爾. 今乃謂“不先

9) 端倪 : 海州本에는 방점이 있다.

10) 涵養 : 海州本에는 방점이 있다.

11) 涵養 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

102

察識端倪, 則涵養個甚底”, 不亦太急迫乎? 

“敬̊”字通貫動靜̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 但未發時則渾然是敬之體̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 非是知其

未發, 方下敬底工夫也. 旣發則隨事省察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而敬之用行̊ ̊ ̊ ̊ ̊

焉̊, 然非其體素立, 則省察之功亦無自而施也, 故敬義

非兩截事. “必有事焉而勿正̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 心勿忘̊ ̊ ̊ , 勿助長̊ ̊ ̊ ”, 則此̊ ̊

心卓然̊ ̊ ̊ , 貫通動靜̊ ̊ ̊ ̊ , 敬立義行̊ ̊ ̊ ̊ , 無適而非天理之正矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 

伊川論中“眞̊12)”･“靜̊”之字, 謂之就當13)體形容是也. 

然“靜”字乃指未感本然言, 蓋人生之初, 未感於物, 一

性之眞, 湛然而已, 豈非當14)體本然未嘗不靜乎? 惟

感於物, 是以有動. 然所感旣息, 則未有不復其常者. 

故熹常以爲靜者性之貞也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不審明者以爲如何? “主̊

靜̊”二字, 乃言聖人之事, 蓋承上文“定之以中正仁義”

而言, 以明四者之中又自有賓主爾. 觀此則學者用工固

自有次序, 須先有個̇ ̇ ̇ ̇ 立脚處̊ ̊ ̊ , 方可̇ ̇ 省察̊ ̊ , 就此進步̇ ̇ ̇ ̇ . 非

謂靜處全不用力, 但須如此, 方可用得力爾. 前此所論

敬義̊ ̊ , 卽此理也.〖“眞靜之字”: ‘之’當作‘二’. “但須如此”: 謂有立

脚處也, 卽靜時敬而無失也.〗

12) 眞 : 《全書》 ‘直’

13) 當 : 《全書》 ‘常’

14) 當 : 《全書》 ‘常’



朱⼦書節要 卷之九

103

(知舊⾨⼈問答14-16)

前日“中和”之說, 看得如何? 但恐其間言語不能無病, 

其大體莫無可疑. 數日來̊ ̊ ̊ , 玩味此意̊ ̊ ̊ ̊ , 日用間極覺得̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

力̊, 乃知日前所以若有若亡̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･不能得純熟̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而氣象浮淺̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･
易得動搖̇ ̇ ̇ ̇ , 其病皆在此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 湖南諸友, 其病亦似是如此. 

近看南軒文字, 大抵都無前面一截功夫也. 大抵心體通̊ ̊ ̊

有無̊ ̊ ･該動靜̊ ̊ ̊ , 故工夫亦通有無̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･該動靜̊ ̊ ̊ , 方無透漏̊ ̊ ̊ ̊ . 若

必待其發而後察, 察而後存, 則工夫之所不至多矣. 惟

涵養̊ ̊ 於未發之前̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則其發處自然中節者多̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･不中節者少̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

體察之際̇ ̇ ̇ ̇ , 亦甚明審̇ ̇ ̇ ̇ , 易爲著力̇ ̇ ̇ ̇ , 與異時無本可據之說

大不同矣. 用此意看《遺書》, 多有符合, 讀之上下文

極活絡分明, 無凝滯處. 亦曾如此看否? 

(知舊⾨⼈問答14-17)

“戒夫作爲”, 此對老子之無爲而言. 旣不爲̇ ̇ ̇老子之無爲̇ ̇ ̇ , 

又非有所作爲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此便是̇ ̇ ̇ 天命流行̊ ̊ ̊ ̊ ･鳶飛魚躍之全̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 體̊15). 

“感而遂通天下之故̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”, 未嘗離此̇ ̇ ̇ ̇ . 然體用自殊̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不可不̇ ̇ ̇

辨̇, 但當識其所謂一源者耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .〖前一書《遺書》云, “《易》旡思

旡爲也.” 此“戒夫作爲”也. 此明聖人之所謂旡, 非漠然無所爲也, 特未

15) 天命……全體 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

104

嘗作爲耳, 故此云.〗 

(知舊⾨⼈問答14-18)

“費而隱”一節, 正是叩其兩̊ ̊ ̊ 端處. 其實君臣父子･人倫

日用無所不該, 特擧夫婦而言, 以見其尤切近處. 而君

子之道所以造端, 其微乃至於此而莫能16)破也. 但熟

味上下文意, 及“鳶飛魚躍, 上下察之”意, 卽見得顯微̊ ̊

巨細渾是此理̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 意義曉然也.17) 

(知舊⾨⼈問答14-19)

此中見有朋友數人講學, 其間亦難得朴實頭負荷得者. 

因思日前講論, 只是口說, 不曾實體於身, 故在己在人

都不得力. 今方欲與朋友說日用之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 常切點檢氣習偏̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

處̊･意欲萌處̊ ̊ ̊ ̊ 18), 與平日所講相似與不相似̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 就此痛著̇ ̇ ̇ ̇

工夫̇ ̇ , 庶幾有益̇ ̇ ̇ ̇ . 陸子壽兄弟近日議論, 却肯向講學上

理會. 其門人有相訪者, 氣象皆好. 但其間亦有舊病. 

此間學者却是與渠相反, 初謂只如此講學漸涵, 自能入

16) 莫能 : 定州本 ‘不可’

17) 費而隱……曉然也 : 海州本에는 이 편지가 없다.

18) 常切……萌處 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之九

105

德, 不謂末流之弊, 只成說話, 至於人倫日用最切近̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

處̇, 亦都不得毫毛氣力, 此不可不深懲而痛警也. 

(知舊⾨⼈問答14-20)

湘江諸人, 欲心不知果能便消否? 第恐“野火燒不盡̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 春̇

風吹又生̇ ̇ ̇ ̇ ”耳. 渠如此易其言, 正如廣仲說納交要譽易

去一般.〖“湘江諸人”: 指胡･張門人. “渠”: 未知指何人.〗

(知舊⾨⼈問答14-21)

所諭聞人說性說命･說仁說學等語, 自覺羞愧, 此又矯

枉過直之論. 其下論注疏與諸老先生得失亦然. 大抵近

見擇之議論文字･詩篇及所以見於行事者, 皆有迫切輕

淺之意, 不知其病安在? 若如此書所論, 則凡經典中說

性命仁學處皆可刪, 而程･張諸公著述皆可焚矣. 願深

察之, 此恐非小病也. 



定本 退溪全書 □19

106

節要0145(0909) (知舊⾨⼈問答15) (卷9:47右) (晦庵集 卷43)

答林充之1)

充之近讀何書? 恐更當於日用之間爲仁之本̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 者深加省

察, 而去其有害於此者爲佳. 不然, 誦說雖精而不踐其

實, 君子蓋深恥之. 此固充之平日所講聞也.

▶ 林充之 : 林用中의 아우, 充之는 그의 字임.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

107

朱子書節要 卷之十 諸子目錄〖知舊門人問答〗

❰蔡季通❱ 名元定. 建陽人. 登西山絶頂, 忍飢啖薺. 

師事朱子, 朱子顧曰: “吾老友也.” 坐僞黨, 謫道州, 

卒. 謚文節. ○見《言行錄》. 

❰方伯謨❱ 名士繇, 號遠庵. 莆田人. 寓居建安, 朱

子稱其詩温潤可觀. ○公又善隷書. 

❰梁文叔❱ 名瑑. 卲武人. 所輯有《朱子語錄》･《澹

臺石刻考證》. 

❰吳茂實❱1) 《實紀》, “名英. 卲武人. 紹興進士. 

有《論語問答略》.”

❰任伯起❱ 《宋史》, “名希夷. 卲武人. 以進士位簽

樞.” 《實紀》, “朱子稱其開濟士也. 然彌遠柄國, 頗

拱默. 謚宣獻.” ○伯雨之後.

❰江德功❱ 名默. 崇安人. 進士, 建寧縣令. 著《國

朝綱集》･《易訓解》･《四書訓詁》. ○卽〈少微通

鑑序〉所謂‘建寧公’也. 

❰游誠之❱2) 《姓原珠璣》謂: “公, 南軒高弟也. 嘗

1) 吳茂實 : [두주 少從朱子學, 篤信力行. 周･程大儒賜謚, 皆公所請.]이 있다.

2) 游誠之 : [두주 游誠之, 名九言, 號默齋. 建陽人. 受學於南軒. 知光化軍. 謚文淸.]이 



定本 退溪全書 □19

108

論無極太極, 聞者服其簡. 又工詩, 如‘閒處謾憂當世

事, 靜中方見古人心’, 詩家所稱.” 

❰吳伯起❱ 《實紀》, “有吳振者, 疑是伯起, 但未敢

必耳. 振見先生〈南城縣社倉記〉.” 

❰歐陽慶似❱3) 《實紀》, “名光祖. 崇安人. 登第, 

江西運管. 朱子嘗令三子師之.” 

❰嚴居厚❱ 名士敦. 先生詩集, 多與之酬唱. ○公嘗

作〈魏元履行狀〉. 

❰李深卿❱ 名泳. 先生〈與林擇之書〉, 辨論深卿禪

學之非, 三復丁寧, 深卿終不悟. 疑深卿是古田人. 

❰胡寬夫❱ 
❰吳德夫❱ 名獵, 號畏齋. 潭州 醴陵人. 第進士, 官

至四川安撫･知成都. 謚文定. 師南軒, 朱子訪南軒, 

又得親炙. 湖湘正學, 公實表率之. 

❰楊子直❱ 見二卷 

❰廖子晦❱ 名德明, 號槎溪. 南劒 順昌人. 少學釋, 

得龜山書, 大悟, 遂師朱子. 登第, 官至吏部左選郎官. 

朱子稱其學有根據. 有《槎溪集錄》･《癸巳後問答》. 

있다.

3) 歐陽慶似 : [두주 ‘似’, 《實紀》作‘嗣’.]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

109

節要0146(1001) (知舊⾨⼈問答16-1∼10) (卷10:1右) (晦庵集 卷44)

答蔡季通【元定】

(知舊⾨⼈問答16-1)

所謂一劍兩段者, 改過之勇固當如此. 改過貴勇̇ ̇ ̇ ̇ , 而防̇ ̇

患貴怯̇ ̇ ̇ , 二者相須̇ ̇ ̇ ̇ , 然後眞可以修慝辨惑而成徙義崇德̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之功̇ ̇ . 不然, 則向來竊聆悔過之言非不切至, 而前日之

書頓至於此, 亦可驗矣.1) 自今以往̇ ̇ ̇ ̇ , 設使眞能一劍兩̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

段̇, 亦不可以此自恃̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而平居無事常存祗畏警懼之心以̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

防其源̇ ̇ ̇ , 則庶乎其可耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .〖“前日之書”: ‘書’恐當作‘事’.〗 

(知舊⾨⼈問答16-2)

〖云云〗此舜戒禹之本意, 而序文述之, 固未嘗直以形氣

之發盡爲不善, 而不容其有淸明純粹之時, 如來諭之所

疑也. 但此所謂淸明純粹者, 旣屬乎形氣之偶然, 則亦

▶ 蔡元定 : 1135~1198. 字는 季通. 號는 西山. 諡號는 文節. 建陽人. 朱熹의 門人. 

아버지는 蔡發, 아들은 蔡沈으로 三代가 학문으로 이름이 났다.

[編輯考] 같은 제목으로 10통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.

1) 不然……可驗矣 ; 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

110

但能不隔乎理而助其發揮耳, 不可便認以爲道心, 而欲

据之以爲精一之地也. 如《孟子》雖言夜氣̇ ̇ ̇ ̇ ; 而其所欲̇ ̇ ̇ ̇

存者乃在乎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 仁義之心̊ ̊ ̊ ̊ , 非直以此夜氣爲主也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 雖言養̇ ̇ ̇

氣̇, 而其所用力乃在乎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 集義̊ ̊ , 非直就此氣中擇其無過不̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

及者而養之也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 來諭主張“氣”字太過, 故於此有不察. 

(知舊⾨⼈問答16-3)

兩兒久欲遣去, 因循至今, 今熹亦欲過寒泉矣, 謹令詣

左右. 告便令入學, 勿令遊嬉廢業爲幸. 大兒不免令讀

時文, 然觀近年一種淺切文字殊不佳, 須尋得數十年前

文字寬舒有議論者與看爲佳. 雖不入時, 無可奈何. 要

之, 將來若能入場屋, 得失又須有命, 決不專在趨時

也. 向借得子勉舊本《書義》, 皆今人所不讀者, 其間

儘有佳作. 又記向年曾略看《論粹》前後集, 其間亦多

好論, 然當時猶以爲俚俗而不觀, 安知今日乃作此曲拍

乎? 可歎! 此兒讀《左傳》向畢, 經書要處更令溫繹爲

佳. 韓･歐･曾･蘇之文滂沛明白者, 揀數十篇, 令寫出, 

反復成誦尤善. 莊･荀之屬皆未讀, 可更與兼善斟酌, 

度其緩急而授之也. 此兒作文更無向背往來之勢, 自首



朱⼦書節要 卷之⼗

111

至尾, 一樣數段, 更看不得, 可怪, 望與鐫之. 小者尤

難說, 然只作小詩無益, 更量其材而誘之爲幸. 近來覺

得稍勝往年, 不知竟能少進否, 可慮. 錢物已令攜去 

一千足, 米俟到后山遣致. 或彼價廉, 卽寄錢去, 煩爲

糴也.〖“足”: 子遇切, 足其不足也.〗 

數日在家, 看得《孟子》兩篇. 今日讀〈滕文公篇〉, 

觀其答景春之問, 直是痛快. 三復令人胸中浩然, 如濯

江･漢而暴秋陽也. 

持養之功̊ ̊ ̊ ̊ , 想日有味̊ ̊ ̊ ̊ , 要之以久̊ ̊ ̊ ̊ , 則克伐怨欲之私自當̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

退聽矣̊ ̊ ̊ . 伯諫前日過宿其家, 來書示之, 渠甚歎服精

進. 但公濟孤立, 甚可念, 恨無力能挽回耳. 

今日偶得一法, 大抵思索義理到紛亂窒塞處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 須是一切̇ ̇ ̇ ̇

掃去̇ ̇ , 放教胸中空蕩蕩地了却̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 擧起一看̇ ̇ ̇ ̇ , 便自覺得有̇ ̇ ̇ ̇ ̇

下落處̇ ̇ ̇ . 此說向見李先生曾說來, 今日方眞實驗得如

此, 非虛語也. 

前日之歎, 蓋見近日朋友談說紛然而躬行不力, 以至言

談擧止之間, 猶未有以異於衆人, 是以憂之. 承問之

及, 豈亦致疑於此耶? 鄙意與伯諫深欲季通一來, 稍

霽, 便望命駕, 有合商量事甚多, 非書札所能辦也.

兼善遠訪, 無以堪其意, 愧惕不自勝. 然捐其舊學之



定本 退溪全書 □19

112

非, 非季通深排痛抵2)之力, 亦不能辦, 朋友正當如此. 

衰懶不振, 負愧多矣. 渠不肯少留, 未及子細, 亦恨賢

者不在此共評訂耳. 熹向所論“中和”等說, 近細思之, 

病敗不少. 理固未易窮, 然昏憒如此, 殊可懼, 安得卽

面言之? 佇俟來音, 旦3)夕別遣人奉候. 

(知舊⾨⼈問答16-4)

磬制乃賢者立論之失, 豈可推范蜀公? 蜀公若道“季通

許多說着處都不推我, 只這一事錯了, 便相執殢”, 則

將何詞以對耶? 如此護前̇ ̇ ̇ ̇ , 恐爲心術之害̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不但一事之̇ ̇ ̇ ̇ ̇

失也̇ ̇ .〖“殢”: 音替, 極困也.〗 

近得林黃中書, 大罵康節數學･橫渠〈西銘〉, 袁機仲

亦來攻邵氏甚急, 可笑. 嘗記共甫說, 往時有士4)大夫

坐乞毁《通鑑》板被責, 發來復官, 詞臣草其制, 有一

聯云: “出幽谷而遷喬木̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 朕姑示於寬恩̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 以鴟̇ ̇ 5)鶚而̇ ̇

笑鳳凰̇ ̇ ̇ , 爾無沉於迷識̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .” 此輩今亦可并按也, 一笑.

〖“并按”: 用孔融嘲曹操語.〗 

2) 抵 : [두주 ‘抵’, 今館本註, “當作‘詆’.”]가 있다.

3) 旦 : 海州本･定州本 ‘朝’

4) 士 : 《全書》 ‘亡’

5) 鴟 : 《全書》 ‘鳲’



朱⼦書節要 卷之⼗

113

作肅所求, 熹與其人本不相熟, 今才一見耳, 固不容便

作書. 亦見近日朋友憂道不如憂貧之切, 心甚愧恐. 平̇

日所講果爲何事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 而一旦小利害̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便打不過̇ ̇ ̇ ̇ , 欲望其守̇ ̇ ̇ ̇

死善道̇ ̇ ̇ , 難矣̇ ̇ ! 

(知舊⾨⼈問答16-5)

公濟不長進, 只管來討書. 若有相識, 自不須說, 若無, 

如何寫得? 不知他許多禪寄放甚處? 臨此等小小利害, 

便如此手足皆露也. 不知今已行未? 如未行, 煩致意, 

不成臘月三十日̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦問人討書去見閻家老子也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ !

(知舊⾨⼈問答16-6)

夏口･武昌一帶形勢, 旣聞命矣, 涉重湖, 窺衡･湘, 歷

襄･漢, 下吳･會, 方羊而歸, 所得當益富. 屈指計歸程, 

冀得傾竦以聽劇談也. 今年病雖不重, 而氣體極衰, 至

於昨日, 遂至無力說話. 朋友遠來相守, 又不欲甚孤其

意, 勉強應接, 常慮相見之日不復更能長久. 季通倦

游, 亦望早歸, 相與切磋, 以盡餘年, 寔所願望. 

伯諫來此已兩三日, 初欲來日歸, 因與商量約左右一來



定本 退溪全書 □19

114

相聚. 今專遣此人相挽, 渠亦遣人歸戒徒御, 少緩一兩

日來矣. 千萬卽命駕. 其所論極不爭多, 孤城悉拔̇ ̇ ̇ ̇ , 合̇

軍并力̇ ̇ ̇ , 一鼓可克也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

四象之數, 前日間推, 只自三畫未成之時已具此數. 蓋

太陽居一而含九, 少陰居二而含八, 少陽居三而含七, 

太陰居四而含六, 不待揲蓍而後有也. 揲蓍歸奇之數, 

乃是揍着此數; 過揲之數, 又是揍着歸奇之數耳. 近見

論者專以過揲之數斷七･八･九･六之說, 至於歸奇之數, 

尙不能明, 況能及此乎? 嘗爲之說曰: “四象之畫, 六･
七･八･九之祖也; 四象之次, 六･七･八･九之父也. 歸

奇者, 其子也; 過揲者, 其孫也.” 此論似不可易. 又

四6)象之次, 自十倒數, 盡六而得太陰之四.【以上皆然.】 

又屈五指而計之, 一與九同, 二與八同, 三與七同, 四

與六同. 此亦自然不言之妙, 直是可笑, 不由人安排

也.〖“揍”: 《大廣益會》, “投也.” “四象之畫”: 二竒爲太陽･二偶爲

太陰之類. “六七八九之祖”: 〈答郭沖晦書〉以〈河圖〉･〈洛書〉爲四

象之祖, 與此小不同. “四象之次”: 太陽居一含九之類.〗 

修身･齊家, 固當警省, 至於有無之慮, 姑直任之, 不

必切切介意. 若此等處更放不下, 卽修行轉無力矣. 區

6) 四 : 《全書》 ‘曰’



朱⼦書節要 卷之⼗

115

區於此, 可憂者大於老兄, 然亦只得隨事驅遣, 瞑目之

後, 一切任之, 亦不復屬自己界分矣. 

西山之約, 一何拒客之深耶? 俟武夷歸, 別當奉扣. 然

臨風引領, 似已聞〈采薇〉之歌矣. 歸來又得伯恭書, 

云: “學者須是專心致志̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 絶利一源̊ ̊ ̊ ̊ , 凝聚渟滀̊ ̊ ̊ ̊ , 方始̊ ̊

收拾得上̊ ̊ ̊ ̊ .” 此論甚當, 不敢不以告也. 元吉尙未行, 

何耶? 渠來此未嘗不忠告之, 但渠自不耐煩而憤然訣

去, 豈長者之絶子乎? 季通似亦不須枉費心力. 宋元憲

公牢籠之事, 吾所不能, 而聖人亦已固有“顯比”之訓

矣. 若必人人贈言以悅之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈不勞哉̇ ̇ ̇ ̇ !〖“宋元憲公”: 庠.〗 

(知舊⾨⼈問答16-7)

每念遠別, 不勝悵惘7). 至於讀書玩理, 欲講而無從, 

又不但常人離別之思也.【云云】 熹連日讀《參同》, 頗

有趣, 知“千周萬徧”非虛言也, 但恨前此不得面扣耳. 

平日相聚, 未知其樂, 別後乃覺闕事, 可歎可歎.〖“悵

惘”: 一作‘惆悵’. “千周萬徧”: 《參同契》云: “千周萬徧神吿心悟.” ○

以下季通謫後書也.〗 

7) 悵惘 : [두주 元本作‘悵惆’, 唐本‘惆悵’.]이 있다 ; 《全書》 ‘惆悵’



定本 退溪全書 □19

116

(知舊⾨⼈問答16-8)

衆至之患, 賢者所未免, 乃以散遣諸生見教, 何耶? 此

亦任其去來, 若有患難, 雖杜門齰舌, 亦未必可免也.

〖“齰”: 音窄, 齧也.〗 

(知舊⾨⼈問答16-9)

《參同》之說, 子細推尋, 見得一息之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便有晦朔弦̇ ̇ ̇ ̇ ̇

望̇: 上弦者, 氣之方息, 自上而下也; 下弦者, 氣之方

消, 自下而上也; 望者, 氣之盈也, 日沉于下而月圓于

上也. 晦朔之間者, 日月之合乎上, 所謂̇ ̇ “擧水以滅火̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

金來歸性初̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”之類是也. 眼中見得了了如此, 但無下手

處耳. 自從別後, 此等事更無商量處, 劇令人憒憒. 今

此病中, 又百事不敢思量, 未知異時賢者之歸, 得復相

見論此否耳.〖“擧水以滅火, 金來歸性初”: 《參同契》語.〗 

(知舊⾨⼈問答16-10)

氣血日衰, 前去光景想亦不多. 病中塊坐, 又未能息心

休養, 才方繙動冊子, 便覺前人8)闊略病敗, 欲以告人

8) 前人 : [두주 唐本註, “‘前人’疑當作‘前日’.”]이 있다 ; 《全書》에는 [교감주 底本原



朱⼦書節要 卷之⼗

117

而無可告者, 又不免輒起著述之念, 亦是閒中一大魔

障, 欲力去之而未能. 以此極思向來承晤之樂, 未知此

生能復相從如往時否耳. 

注云, “‘前人’疑當作‘前日’.”]이 있다.



定本 退溪全書 □19

118

節要0147(1002) (知舊⾨⼈問答17-1∼3) (卷10:8右) (晦庵集 卷44)

答方伯謨【士繇】1)

(知舊⾨⼈問答17-1)

齊王見牛兩段, 當未發見時̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 便合涵養̊ ̊ ̊ ̊ . 惟其平日有涵̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

養之功̊ ̊ ̊ , 是以發見著明而擴充遠大也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 若必俟其發見然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

後保夫未發之理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則是未發之時漠然忘之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 及其發然後̇ ̇ ̇ ̇ ̇

助之長也̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答17-2)

所論聖賢立言之意, 亦中淺陋之失. 蓋當時欲矯其顧慮

遲疑之弊, 不自覺其過而生病耳. 頃嘗語伯恭, 此是吾

二人氣質之偏, 當各加矯革, 古人韋弦之戒, 殆正爲此

設也. 

(知舊⾨⼈問答17-3)

▶ 方士繇 : 1148∼1199. 字는 伯謨, 號는 遠庵. 莆田人. 

[編輯考] 같은 제목으로 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.



朱⼦書節要 卷之⼗

119

熹自春涉夏多病多故, 奔走出入, 不得少休, 近屛杯

杓, 病才少愈. 惟是事端無窮, 未有寧息之期, 又迫朝

命有“託故稽留, 令憲府覺察”指揮, 勢或當一出. 前憂

後愧, 未知所以爲計也. 甚欲一與伯謨相見, 不知能乘

隙一見過否? 擇之來此已兩月, 秋間方歸. 日間時有講

論, 然苦人事斷續, 不得專一. 若伯謨能一來爲旬日

款, 殊慰所望也.



定本 退溪全書 □19

120

節要0148(1003) (知舊⾨⼈問答18) (卷10:9右) (晦庵集 卷44)

與方伯謨

見元興及小兒皆說伯謨頗覺衰悴, 何爲如此? 今想已

彊1)健矣, 更宜節適自愛. 但彊̇ ̇ 2)其志̇ ̇ , 則氣自隨之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 些

小外邪, 不能爲害也.3) 趙幹之喩, 荷其不彼, 冒此巇
險, 尤見所存異於流俗之意. 但憂畏之餘, 多所謝絶, 

固不容獨破戒. 幸爲道此區區, 多謝其意可也. 異時未

死之間, 禁網稍寬, 則4)或尙可勉彊也. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.

1) 彊 : 海州本･定州本 ‘疆’

2) 彊 : 定州本 ‘疆’

3) 些小……解也 : 海州本에는 방점이 있다.

4) 則 : 定州本 ‘卽’



朱⼦書節要 卷之⼗

121

節要0149(1004) (知舊⾨⼈問答19-1∼3) (卷10:9右) (晦庵集 卷44)

答梁文叔【瑑】1)

(知舊⾨⼈問答19-1)

日用功夫如此, 甚善. 然須實下功夫, 只說得, 不濟事

也. 李先生意只是要得學者靜中有個主宰存養處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 然一

向如此, 又不得也. 

(知舊⾨⼈問答19-2)

近看孟子見人卽̇ ̇ ̇ 道性善̊ ̊ ̊ , 稱̊堯･舜, 此是第一義̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 若於̇ ̇

此看得透̇ ̇ ̇ ̇ , 信得及̇ ̇ ̇ , 直下便是聖賢̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 更無一毫人欲之私̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

做得病痛̇ ̇ ̇ ̇ . 若信不及, 孟子又說個第二節功夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 又只引̇ ̇ ̇

成覵･顔淵･公明儀三段說話̇ ̇ ̇ ̇ , 教人如此發憤̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 勇猛向̇ ̇ ̇

前̇, 日用之間̇ ̇ ̇ ̇ , 不得存留一毫人欲之私在這裏̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此外更̇ ̇ ̇

無別法̇ ̇ ̇ . 若於此有個奮迅興起處, 方有田地可下功夫. 

不然, 卽是畫脂鏤冰̇ ̇ ̇ ̇ , 無眞實得力處也. 近日見得如此, 

▶ 梁瑑 : 字는 文叔. 邵武人. 朱熹의 門人.

[編輯考] 같은 제목으로 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.



定本 退溪全書 □19

122

自覺頗得力, 與前日不同, 故此奉報, 可以呈幾道也. 

(知舊⾨⼈問答19-3)

《雜學辨》云: “精聚則魄聚, 氣聚則魂聚.” 蓋精是

陰氣, 如耳目之聰明, 乃陰精之所爲, 故謂之魄. 或

欲於魄中求魂, 魂中求魄, 瑑竊謂氣在人之一身, 陽

卽爲魂, 陰則爲魄, 噓吸聰明, 乃是一身之中魂魄之

所發見而易見者耳, 恐不必於魂中求魄, 魄中求魂

也. 

精氣周流, 充滿於一身之中, 噓吸聰明乃其發而易見

者, 固如來喩. 然旣周流充滿於一身之中, 則鼻之知

臭･口之知味, 非魄耶? 耳目之中皆有煖1)氣, 非魂耶? 

推之徧體, 莫不皆然. 佛書論“四大”處, 似亦祖述此

意. 

“體魄歸于地”, 先生云: “體･魄自是兩物.” 不知如

何分別? 以目之明言之, 則目之輪一成而不可變者

體也; 睛中之明而能照鑑萬象者, 魄也. 魄旣降, 則

1) 煖 : 定州本 ‘暖’



朱⼦書節要 卷之⼗

123

目之輪雖存而其精光則無矣. 以耳之聰求之, 未透, 

蓋耳但見其竅而不見其他故也. 

所論目之體魄, 得之. 耳則竅卽體也, 何暇他求耶? 



定本 退溪全書 □19

124

節要0150(1005) (知舊⾨⼈問答20) (卷10:11右) (晦庵集 卷44)

與吳茂實【英】

近來自覺向時工夫止是講論文義̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 以爲̇ ̇ 積集̊ ̊ 1)義理̇ ̇ , 久̇

當自有得力處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却於日用功夫全少點檢̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 諸朋友往往亦̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

只如此做功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所以多不得力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今方深省而痛懲之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦̇

願與諸同志勉焉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 幸老兄徧以告之也. 陸子壽兄弟近日

議論與前大不同, 却方要理會講學. 其徒有曹立之･萬

正淳者來相見, 氣象皆儘好, 却是先於情性持守上用

力2), 此意自好. 但不合自主張太過, 又要得省發覺悟, 

故流於怪異耳. 若去其所短･集其所長, 自不害爲入德

之門也. 然其徒亦多有主先入不肯捨棄者, 萬･曹二君

却無此病也. 

▶ 吳英 : 字는 茂實. 邵武人. 朱熹의 門人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.

1) 積集 : 海州本에는 방점이 있다.

2) 先於……用力 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

125

節要0151(1006) (知舊⾨⼈問答21-1∼3) (卷10:11左) (晦庵集 卷44)

答任伯起【希夷】〖○伯雨曾孫〗

(知舊⾨⼈問答21-1)

示喩靜中私意橫生, 此學者之通患. 能自省察至此, 甚

不易得. 此當以敬̇ ̇ ̇ ̇ 1)爲主̇ ̇ , 而深察私意之萌多爲何事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

就其重處痛加懲窒̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久之̇ ̇ 2)純熟̊ ̊ , 自當見效̇ ̇ ̇ ̇ . 不可計功̇ ̇ ̇ ̇

於旦暮̇ ̇ ̇ , 而多爲說以亂之也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 且專意就日用處做涵養省̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

察功夫̊ ̊ ̊ , 未必不勝讀書也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .3) 

(知舊⾨⼈問答21-2)

誠敬寡慾̊ ̊ ̊ ̊ , 皆是緊切用力處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不可分先後, 亦不容有所

遺也. 然非逐項用力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但試著實持守體察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 當自見耳̇ ̇ ̇ ̇ . 

▶ 任希夷 : 1156∼? . 字는 伯起, 號는 斯庵. 諡號는 宣獻. 眉州人. 朱熹의 門人.

[編輯考] 같은 제목으로 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.

1) 敬 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 久之 : 海州本에는 백권이 있다.

3) 未必……讀書也 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

126

(知舊⾨⼈問答21-3)

所喩己業荒廢, 比4)亦甚以爲疑. 意謂世味漸深, 遂已

無復此志, 今乃猶有愧恨之心, 足以見善端之未泯也. 

一旦幡然̇ ̇ ̇ ̇ , 如轉戶樞̇ ̇ ̇ ̇ , 亦何難之有哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 熹衰病之軀, 飮

食起居尙未能如舊, 流竄放殛, 久已置之度外. 諸生遠

來, 無可遣去之理. 朝廷若欲行遣, 亦須符到奉行, 難

以遽自匆匆也. 詳觀來諭̇ ̇ ̇ ̇ , 似有仰人鼻息以爲慘舒之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

意̇, 若方寸之間日日如此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則與̇ ̇ “長戚戚̇ ̇ ̇ ”者無以異矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

若欲學道̇ ̇ ̇ ̇ , 要須先去此心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然後可以語上̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 上蔡先生言̇

“透得名利關̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 方是小歇處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”, 今之士大夫何足道̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 能言̇ ̇

眞如鸚鵡也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 不知曾見此書否̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 

4) 比 : 《全書》 ‘此’



朱⼦書節要 卷之⼗

127

節要0152(1007) (知舊⾨⼈問答22-1∼4) (卷10:12左) (晦庵集 卷44)

答江德功【黙】1)

(知舊⾨⼈問答22-1)

大抵近世學者溺於佛學, 本以聖賢之言爲卑近而不滿於

其意, 顧天理民彝有不容殄滅者, 則又不能盡叛吾說以

歸於彼, 兩者交戰於胸中而不知所定, 於是因其近似之

言以附會而說合之. 凡吾教之以物言者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則挽而附之於̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

己̇; 以身言者̇ ̇ ̇ ̇ , 則引而納之於心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 苟以幸其不異於彼而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

便於出入兩是之私̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 至於聖賢之本意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則雖知其不然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

而有所不顧也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 蓋其心自以爲吾之所見已高於聖賢, 可

以咄嗟指顧而左右之矣. 又況推而高之･鑿而深之, 使

其精神氣象有加於前, 則吾又爲有功於聖賢, 何不可者? 

而不自知其所謂高且深者, 是乃所以卑且陋也. 此近世

雜學之士心術隱微之大病, 不但講說異同之間而已. 

《大學》諸說, 亦放前意. 蓋不欲就事窮理, 而直欲以

▶ 江黙 : 字는 德功. 朱熹의 門人.

[編輯考] 같은 제목으로 4통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.



定本 退溪全書 □19

128

心會理, 故必以格物爲心接乎物; 不欲以愛親敬長而易

其所謂淸淨寂滅者, 故必以所厚爲身而不爲家, 以至

“新民”･“知本”･“絜矩”之說, 亦反而附之於身, 蓋惟恐̇ ̇ ̇

此心之一出而交乎事物之間也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 至於分別君･相･諸侯･
卿大夫･士･庶人之學, 亦似有獨善自私之意, 而無公物

我･合內外之心. 此蓋釋氏之學爲主於中, 而外欲強爲

儒者之論, 正如非我族類而欲強以色笑相親̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 意思終有̇ ̇ ̇ ̇

間隔礙阻不浹洽處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若欲眞見聖賢本意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 要當去此心而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

後可語耳̇ ̇ ̇ ̇ . 

格物之說, 程子論之詳矣, 而其所謂“格̇, 至也̇ ̇ , 格物̇ ̇

而至於物̇ ̇ ̇ ̇ , 則物理盡̇ ̇ ̇ ̇ ”者, 意句俱到, 不可移易. 熹之

謬說, 實本其意, 然亦非苟同之也. 蓋自十五六時知讀

是書, 而不曉格物之義, 往來於心, 餘三十年. 近歲就

實用功處求之, 而參以他經傳記, 內外本末, 反復證

驗, 乃知此說之的當, 恐未易以一朝卒然立說破也. 夫

“天生烝民, 有物有則”, 物者形也, 則者理也, 形者所

謂形而下者也, 理者所謂形而上者也. 人之生也, 固不

能無是物矣, 而不明其物之理, 則無以順性命之正而處

事物之當, 故必卽是物以求之. 知求其理矣, 而不至夫

物之極, 則物之理有未窮, 而吾之知亦未盡, 故必至其



朱⼦書節要 卷之⼗

129

極而後已, 此所謂“格物而至於物, 則物理盡”者也. 物

理皆盡, 則吾之知識廓然貫通, 無有蔽礙, 而意無不

誠, 心無不正矣. 此《大學》本經之意, 而程子之說然

也. 其宏綱實用, 固已洞然無可疑者, 而微細之間, 主

賓次第･文義訓詁詳密精當, 亦無一毫之不合. 今不深

考, 而必欲訓“致知”以“窮理”, 則於主賓之分有所未安

【知者, 吾心之知. 理者, 事物之理. 以此知彼, 自有主賓之辨, 不當以

此字訓彼字也.】; 訓“格物”以“接物”, 則於究極之功有所

未明.【人莫不與物接, 但或徒接而不求其理, 或粗求而不究其極, 是

以雖與物接, 而不能知其理之所以然與其所當然也. 今曰一與物接而理

無不窮, 則亦太輕易矣. 蓋特出於聞聲悟道･見色明心之餘論, 而非吾之

所謂窮理者, 且考之他書, “格”字亦無訓“接”者.】 以義理言之則

不通, 以訓詁考之則不合, 以功用求之則又無可下手之

實地. 竊意聖人之言, 必不如是之差殊疏略, 以病後世

之學者也. 又謂老･佛之學乃致知而離乎物者, 此尤非

是. 夫格物可以致知̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 猶食所以爲飽也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今不格物而自̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

謂有知̇ ̇ ̇ , 則其知者妄也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 不食而自以爲飽̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則其飽者病̇ ̇ ̇ ̇ ̇

也̇.1) 

1) 病也 : 海州本･定州本에는 뒤에 “所厚者, 謂父子兄弟骨肉之恩, 理之所當然而人心之

不能已者. 今必外此而厚其身, 此卽釋氏滅天理去人倫以私其身之意也. 必若是而身修, 

則雖至于六度萬行具足圓滿, 亦無以贖其不孝不弟之刑矣.”가 있다.



定本 退溪全書 □19

130

(知舊⾨⼈問答22-2)

所喩《易》･《中庸》之說, 足見用心之切, 其間好處

亦多, 但聖賢之言̇ ̇ ̇ ̇ , 意旨深遠̇ ̇ ̇ ̇ , 子細反復̇ ̇ ̇ ̇ , 十年二十年̇ ̇ ̇ ̇ ̇

尙未見到一二分̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈可如此纔方撥冗看得一過̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便敢遽̇ ̇ ̇

然立論̇ ̇ ̇ ? 似此恐不但解釋文義有所差錯, 且是氣象輕

淺, 直與道理不相似. 願且放下此意思̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 將聖賢言語̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 反̊

覆玩味̊ ̊ ̊ 2), 直是有不通處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 方可權立疑義̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 與朋友商量̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

庶幾稍存沉浸醲郁氣象̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所繫實不輕也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答22-3)

學者以玩索踐履̊ ̊ ̊ ̊ 爲先, 不當汲汲於著述, 旣妨日用切己

工夫, 而所說又未必是, 徒費精力. 此區區前日之病, 

今始自悔, 故不願賢者之爲之也. 絶學捐書̇ ̇ ̇ ̇ , 是病倦後̇ ̇ ̇ ̇

看文字不得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 正緣前日費力過甚̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 心力俱衰̇ ̇ ̇ ̇ , 且爾休息̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 然̇亦覺意思安靜̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 無牽動之擾̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 有省察之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 非眞̇ ̇

若̇莊生所謂也̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答22-4)

2) 反覆玩味 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

131

《易說》愈見乖戾, 三復駭然. 因復慨念鄕里朋友淸素

朴實, 刻意讀書, 無世間種種病痛, 未有如德功者, 所

以平日私心常竊愛慕, 思有以補萬分者. 亦荷德功不鄙, 

三數年來, 雖所論不合, 加以鄙性淺狹, 譏誚排斥, 無

所不至, 而下問之意, 愈勤不懈, 此在他人, 亦豈能

及? 然自頃至今, 爲日愈久而所執愈堅･所見愈僻, 孜

孜矻矻, 日夜窮忙, 不暇平心和氣, 參合彼己異同之

說, 反覆論難, 以求至當之歸, 而專徇己意, 競出新奇, 

以求己說之勝, 以至於展轉支離･日益乖張而不悟, 不

知用心錯誤, 何故至此? 使人更不可曉, 但竊歎恨而

已. 熹之鄙意̇ ̇ ̇ , 竊願̇ ̇ 德功放下日前許多玄妙骨董̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 卽就̊ ̊

日用̊ ̊ 3)存主應接處實下功夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 4), 理會個敬肆義利̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･是非̊ ̊

得失之判̊ ̊ ̊ ̊ .5) 若要讀書̇ ̇ ̇ ̇ , 卽且讀̇ ̇ ̇《語̇》･《孟̇》･《詩̇》･
《書̇》之屬̇ ̇ , 就平易明白̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･有事迹可按據處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 看取道理體̊ ̊ ̊ ̊ ̊

面̊, 涵養德性本原̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 久之漸次踏著實地̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 卽此等說話̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

須自見得黑白̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不須如此勞心費力矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若必欲便窮竟此

說, 亦請先罷穿鑿己見, 且更追思今日以前凡熹所說與

3) 卽就日用 : 海州本에는 방점이 있다. 

4) 實下攻夫 : 海州本에는 방점이 있다. 

5) 理會……得失之判 : 海州本에는 ‘敬’과 ‘義’에만 백권이 있고 나머지는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

132

德功不同者, 并合兩家, 寫作一處, 子細較量, 考其是

非, 痛加辯6)詰, 亦庶幾有究竟處, 不至如今日只見一

邊, 不相照應, 而信口信筆, 無有了期也.〖“骨董”: 猶混雜

也.〗 

6) 辯 : 海州本･定州本 ‘辨’



朱⼦書節要 卷之⼗

133

節要0153(1008) (知舊⾨⼈問答23-1∼3) (卷10:17左) (晦庵集 卷45)

答游誠之1)

(知舊⾨⼈問答23-1)

示喩讀書玩理次第, 甚慰所懷. 但嚴立功程̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･寬著意思̇ ̇ ̇ ̇ , 

久之自當有味̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不可求欲速之功也. 所論日用功夫̊ ̊ ̊ ̊ , 尤

見其爲己之意̊ ̊ ̊ ̊ . 但心一而已, 所謂覺者, 亦心也. 今以

覺求心, 以覺用心, 紛拏迫切, 恐其爲病不但揠苗而

已. 不若日用之間以敬爲主而勿忘焉̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則自然本心不̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

昧̊, 隨物感通̊ ̊ ̊ ̊ , 不待致覺而無不覺矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 故孔子只言克己̊ ̊

復禮̊ ̊ , 而不言致覺用敬; 孟子只言操存舍亡̊ ̊ ̊ ̊ , 而不言覺

存昧亡. 謝先生雖喜以覺言仁, 然亦曰“必2)有知覺”, 

不言知覺此心也. 請推此以驗之, 所論得失自可見矣.

▶ 游九言 : 1142∼1206. 字는 誠之, 號는 默齋, 初名은 九思. 建陽人. 張栻의 門人.

[編輯考] 같은 제목으로 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.

1) [두주 唐本‘誠之’下註, 有‘九言’二字. 按《南軒文集》誠之問目, 名‘九思’, 則‘言’字恐

誤. 《理學通錄》, 游九言訥父, 別出.]가 있다 ; 《全書》 ‘答游誠之【九言】’

2) 必 : [두주 ‘必’, 考唐本, 作‘心’.]이 있고, 海州本에는 [추기 ‘必’疑當作‘心’.]이 있다 

; 《全書》 ‘心’



定本 退溪全書 □19

134

〖“必有知覺”: ‘必’當作‘心’.〗 

(知舊⾨⼈問答23-2)

所喩從前馳騖之過, 此非明者, 不能自知, 甚善. 然旣

自知之, 則亦自改之而已, 他人不得而與也. 窮理涵̊ ̊ ̊

養̊, 要當並進̊ ̊ ̊ ̊ . 蓋非稍有所知̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無以致̇ ̇ ̇ 涵養̊ ̊ 之功̇ ̇ ; 非深̇ ̇

有所存̇ ̇ ̇ , 無以盡義理之奧̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 正當交相爲用, 而各致其功

耳. 

(知舊⾨⼈問答23-3)

心體固本靜, 然亦不能不動; 其用固本善, 然亦能流而

入於不善. 夫其動而流於不善者, 固不可謂心體之本

然, 然亦不可不謂之心也, 但其誘於物而然耳. 故先聖

只說“操則存̊ ̊ ̊ ,【存則靜, 而其動也無不善矣.】 舍則亡̇ ̇ ̇ ,【於是乎

有動而流于不善者.】 出入無時̇ ̇ ̇ ̇ , 莫知其鄕̇ ̇ ̇ ̇ .”【出者亡也, 入者

存也, 本無一定之時, 亦無一定之處, 特係於人之操舍如何耳.】 只此

四句, 說得心之體用始終･眞妄邪正無所不備. 又見得

此心不操卽舍･不出卽入, 別無閒處可安頓之意. 若如

所論, 出入有時者爲心之正, 然則孔子所謂出入無時



朱⼦書節要 卷之⼗

135

者, 乃心之病矣. 不應却以“惟心之謂與”一句直指而總

結之也. 



定本 退溪全書 □19

136

節要0154(1009) (知舊⾨⼈問答24-1∼2) (卷10:19右) (晦庵集 卷45)

答吳伯起〖詳見下〈答廖子晦書〉.〗

(知舊⾨⼈問答24-1)

成都之諾, 乃爾輕發, 可怪. 然亦在我者有以致之, 但

當自省, 不當責人也. 渠近辟韜仲不下, 次第愈縮手矣. 

趙總卿頃得書, 甚相念, 不知所許竟如何. 然吾之所謂̇ ̇ ̇ ̇ ̇

義̊1)者無窮̇ ̇ ̇ , 而彼之具析體究對移者有盡̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但十二時中̇ ̇ ̇ ̇ ̇

常切照管̇ ̇ ̇ ̇ , 勿令有滲漏處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則彼之來者不足問矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今人̇ ̇

戚戚不能信命者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 固無足道̇ ̇ ̇ ̇ , 然謂付之造物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦非極摯̇ ̇ ̇ ̇

之語̇ ̇ . 此處儘要見得分明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便不動心̇ ̇ ̇ ̇ , 不可只靠一言半̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

句海上單方便以爲足̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 恐事變之來抵當不去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 恐成好笑̇ ̇ ̇ ̇

也̇.〖“成都”: 汪應辰･趙汝愚皆知成都. 此所謂, 未知指何.〗

(知舊⾨⼈問答24-2)

▶ 吳振 : 字는 伯起. 未詳.

[編輯考] 같은 제목으로 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.

1) 義 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

137

且審聞善感發, 判然義利之間, 衰懦之餘, 警省多矣. 

然一時意氣易得消歇̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 正要朝夕講求義理以培殖之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不̇

可專恃此便爲究竟也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .〖“殖”: 《韻會》, “㙲也.”〗 



定本 退溪全書 □19

138

節要0155(1010) (知舊⾨⼈問答25) (卷10:19左) (晦庵集 卷45)

答歐陽慶似【光祖】1)

嘗病今之學者不知古人爲己̊ ̊之意, 不以讀書治己爲先而

急於聞道, 是以文勝其質, 言浮於行, 而終不知所底

止. 方竊以是反而求之, 而未之有得也, 愧辱下問之

勤, 無以稱塞, 敢私布之, 不識明者謂之然否? 

▶ 歐陽光祖 : 字는 慶似. 崇安人. 朱熹의 문인. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

139

節要0156(1011) (知舊⾨⼈問答26) (卷10:20右) (晦庵集 卷45)

答嚴居厚【士敦】

示喩進學加功處, 甚善. 觸事未能不爲事物所奪, 只是̇ ̇

未遇事時̇ ̇ ̇ ̇ 存養未熟̊ ̊ ̊ ̊ 1), 所以如此̇ ̇ ̇ ̇ . 然又別無他岐, 不可

欲速, 但̇常存此心̊ ̊ ̊ ̊ , 勿令間斷̊ ̊ ̊ ̊ , 講明義理以栽培之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則̊

久當純熟明快矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .2) 科擧之習, 前賢所不免, 但循理安

命, 不追時好, 則心地恬愉, 自無怵迫之累. 

別紙喩及養氣̊ ̊ 之說, 足見講學不倦之意. 但此章文義正

自難明, 且當̇ ̇ 虛心平氣̊ ̊ ̊ ̊ , 反復諷誦̊ ̊ ̊ ̊ , 久當有味̊ ̊ ̊ ̊ . 今以迫

切之心求之, 正猶治絲而棼之, 雖欲彊爲之說, 終非吾

心所安, 穿鑿支離, 愈叛於道矣. 

▶ 嚴士敦 : 字는 居厚. 朱熹의 제자.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.

1) 未熟 : 海州本에는 방점이 있다.

2) 常存……明快矣 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

140

節要0157(1012) (知舊⾨⼈問答27) (卷10:20左) (晦庵集 卷45)

答李深卿【泳】

昨擇之持示別緘1), 教告甚悉. 時亦不暇奉報, 然因其

行, 嘗口附區區, 不知高明以爲然否? 夫儒･釋正邪之

異, 未易以口舌爭, 但見得分明, 則觸事可辨. 今未暇

遠引, 且以來教所擧《中庸》首章論之, 則吾之所謂一̊

者彼以爲二, 吾之所謂實̊者彼以爲虛, 其邪正得失於此

已判然矣. 然世之學者於吾學初未嘗端的用功, 而於彼

說顧嘗著力硏究, 是以於彼說日見其高妙, 而視吾學爲

不足爲. 陷溺益深, 則遂不復自知其爲陷溺. 是雖以孟

子之辨2)守而告之, 恐未易拔, 而況今日才卑德薄之人

乎? 然有一於此, 疑若可救. 蓋天理人心, 自有至當, 

我順彼逆, 體勢不侔. 是以爲吾學者深拒力排, 未嘗求

合於彼; 而爲彼學者支辭蔓說, 惟恐其見絶於我. 是於

其心疑亦有所不安矣. 誠如是也, 則莫若試於吾學, 求

▶ 李泳 : 字는 深卿. 古田人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.

1) 緘 : [두주 ‘緘’, 唐本作‘紙’.]가 있다 ; 《全書》 ‘紙’

2) 辨 : [두주 ‘辨’, 今館本作‘辯’.]이 있다. 



朱⼦書節要 卷之⼗

141

其所以用力者, 如往時之一意於彼而從事焉. 假以歲

時, 不使間斷, 則庶乎其可以得本心之正而悟前日之非

矣. 所論不當啓後學輕視前輩之弊, 此則至論, 敢不承

教. 然觀聖賢議論, 雖未嘗不推尊前輩, 而其是是非非

之際, 亦未嘗有毫髮假借之私. 若孟子之論伊尹･夷･
惠, 抑揚其辭, 不一而足, 亦可見矣. 若呂氏之學, 在

近世, 則亦近正矣, 然觀正獻對神祖空寂之問, 則以

堯･舜所知所急爲兩途; 觀原明述正獻學佛之事, 則見

正獻所學所言爲二致. 諸若此類, 不可殫擧. 蓋猶未免

於習俗之蔽, 而以3)前輩之故一例推尊, 禁不得復議其

失, 是孔子不當論臧文仲之不仁不智, 且當直許子文･
文子以仁然後爲可也. 擇之講論精密, 務求至當, 似未

爲過, 但其間却實不免有輕視前輩之心, 此則不可. 去

年因書蓋嘗箴之, 正如老兄之意, 但不敢謂緣此都不得

別白是非也. 凡此二條, 皆近世學者深錮之弊, 是以因

來喩之及而極論之. 願試以愚言思之, 一事正, 則其餘

皆正矣. 蓋理無二致̊ ̊ ̊ ̊ , 非如老兄所論《中庸》首章三句

別爲兩事, 與呂氏所知所急･所學所言有彼此之殊也.

〖“守而告之”: ‘守’, 未詳.〗 

3) 以 : 定州本 ‘爲’



定本 退溪全書 □19

142

節要0158(1013) (知舊⾨⼈問答28) (卷10:22左) (晦庵集 卷45)

答胡寬夫

示喩疑義數條, 足見別後進學之篤1), 甚慰甚慰. 大槪̇ ̇

如此看̇ ̇ ̇ , 更須從淺近平易處理會̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･應用切身處體察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 漸̊

次接續̊ ̊ ̊ , 勿令間斷̊ ̊ ̊ ̊ , 久之自然意味浹洽̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 倫類貫通̊ ̊ ̊ ̊ .2) 

切不可容易躁急̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 厭常喜新̇ ̇ ̇ ̇ , 專揀一等難理會̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･無形影̇ ̇ ̇

底言語暗中想像̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 杜撰穿鑿̇ ̇ ̇ ̇ , 枉用心神̇ ̇ ̇ ̇ , 空費日力̇ ̇ ̇ ̇ . 更

勿與人辨論釋氏長短3), 自家未有所見, 判斷他不得, 

況廢却自家合做底緊切工夫, 却與人爭一場閑口舌, 有

損無益, 尤當深戒也. 主一之功̊ ̊ ̊ ̊ , 學者用力切要處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 承

於此留意, 甚善. 但其他推說, 似太汗漫, 多病痛. 以

熹觀之, 似不必如此. 只就如今做書會處理會, 便見漸

次. 大抵自家所看文字̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 及提督學生工夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 皆須立下一̇ ̇ ̇ ̇ ̇

定格目̇ ̇ ̇ , 格目之內常切存心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 格目之外不要妄想̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ,【如看

▶ 胡寬夫 : 未詳.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.

1) 進學之篤 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 更須……貫通 : 海州本에는 방점이 있다.

3) 更勿……長短 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

143

《論語》, 今日看到此段, 卽專心致意只看此段, 後段雖好, 且未要看. 

直待此段分曉, 說得反復不差, 仍且盡日玩味. 明日却看後段. 日用凡事

皆如此, 以類推之可見. 不然, 雖是好事, 亦名妄想.】 此主一之漸̊ ̊ ̊ ̊ ̊

也̊. 若不如此̇ ̇ ̇ ̇ , 方寸之間̇ ̇ ̇ ̇ , 頃刻之際̇ ̇ ̇ ̇ , 千頭萬緖̇ ̇ ̇ ̇ , 卒然̇ ̇

便要̇ ̇ 主一̊ ̊ , 如何按伏得下̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 試更思之.4) 大抵學者之患, 

在於好談高妙, 而自己脚跟5)却不點地, 正所謂“道在

邇而求諸遠, 事在易而求諸難”也. 且就日課中逐些理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

會̇, 慤實踐履̊ ̊ ̊ ̊ , 方有意味̇ ̇ ̇ ̇ , 千萬千萬. 後生輩誦書, 亦

如吾人講學, 只是量力, 不要貪多. 仍須反覆熟讀, 時

時溫習, 是要法耳.〖“書會”: 猶文會. 謂聚會讀書之處.〗 

4) 試更思之 : 海州本에는 방점이 있다.

5) 跟 : 《全書》 ‘根’



定本 退溪全書 □19

144

節要0159(1014) (知舊⾨⼈問答29) (卷10:23左) (晦庵集 卷45)

答吳德夫【獵】

承喩“仁1)”字之說, 足見用力之深. 熹意不欲如此坐談, 

但直以̇ ̇ ̇ 孔子･程子所示̇ ̇ 求仁之方̊ ̊ ̊ ̊ , 擇其一二切於吾身者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

篤志而力行之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 於動靜語黙間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 勿令間斷̊ ̊ ̊ ̊ , 則久久自當̊ ̊ ̊ ̊ ̊

知味矣̊ ̊ ̊ . 去人欲, 存天理, 且據所見去之存之, 功夫旣

深, 則所謂似天理而實人欲者次第可見. 今大體未正, 

而便欲察及細微, 恐有放飯流啜而問無齒決之譏也. 如

何如何? 

▶ 吳獵 : 1130~1213. 字는 德夫, 號는 畏齋. 諡號는 文定. 潭州 醴陵人. 朱熹의 문

인.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권7에 실려 있다.

1) 仁 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

145

節要0160(1015) (知舊⾨⼈問答30-1∼5) (卷10:24右) (晦庵集 卷45)

答楊子直【方】

(知舊⾨⼈問答30-1)

 

“持敬̊ ̊ ”之說̊ ̊ , 不必多言̇ ̇ ̇ ̇ ,1) 但̇熟味̊ ̊ “整齊嚴肅̊ ̊ ̊ ̊ ”･“嚴威儼̊ ̊ ̊

恪̊”･“動容貌̊ ̊ ̊ ”･“整思慮̊ ̊ ̊ ”･“正衣冠̊ ̊ ̊ ”･“尊瞻視̊ ̊ ̊ ”此等數語̇ ̇ ̇ ̇

而實加功焉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則所謂̇ ̇ ̇ 直內̊ ̊ ･所謂̇ ̇ 主一̊ ̊ , 自然不費安排而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

身心肅然̊ ̊ ̊ ̊ , 表裏如一̊ ̊ ̊ ̊ 矣.2) 豈陸棠之謂哉! 彼其挾詐欺

人, 是乃敬之賊耳. 今反以敬之名歸之, 而謂敬之實眞

有不足行者, 豈不誤甚矣哉! 大抵身心內外̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 初無間̇ ̇ ̇

隔̇. 所謂心者固主乎內̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而凡視聽言動̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･出處語黙之見̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

於外者̇ ̇ ̇ , 亦卽此心之用而未嘗離也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今於其空虛不用之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

處則操而存之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 於其流行運用之實則棄而不省̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此於心̇ ̇ ̇

之全體̇ ̇ ̇ , 雖得其半而失其半矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 然其所得之半̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又必待̇ ̇ ̇

有所安排布置然後能存̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故存則有揠苗助長之患̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 否則̇ ̇

有舍而不芸之失̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 是則其所得之半̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又將不足以自存而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

[編輯考] 같은 제목으로 5통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권7에 실려 있

다.

1) 不必多言 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 此等……如一矣 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

146

失之̇ ̇ . 孰若一主於敬而此心卓然̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 內外動靜之間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 無一̊ ̊

毫之隙̊ ̊ ̊ ･一息之停哉̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ? 叔京來書, 尙執前說. 而來喩之

云, 亦似未見內外無間之實, 故爲此說, 并以寄叔京. 

而所以答叔京者, 亦并寫呈. 幸詳思之, 却以見告也.

〖“陸棠”: 楊龜山女壻. 爲學似持敬, 後從賊范汝爲. 事見《語類》.〗 

(知舊⾨⼈問答30-2)

 

來書譙責不少置, 不記前書云何, 何所得罪, 一味皇恐

而已. 但來書旣云“鐫責諄切”, 其後又謂“不教而棄之”, 

殊不可曉. 如前書尙在, 望令小吏3)錄以見寄, 當一一

供答, 以聽裁處. 熹却自覺尙且耐煩, 不至如老兄激發

怨懟之深也. 平時與老兄講論, 常是不曾合殺, 只被中

間一句不合尊意, 便蒙見怒, 更不暇復論前語之是非, 

而一向且爭閑氣. 所以老兄見教之美意, 與區區獻疑之

誠懇, 皆不見其有益, 而反積爲後日無窮之怨隙. 所謂

“忠告善道, 不可則止”者, 豈若是乎? 世衰道喪̇ ̇ ̇ ̇ , 吾黨̇ ̇

日孤̇ ̇ , 見自無事̇ ̇ ̇ ̇ , 不要似此尋̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 4)事廝炒̇ ̇ ̇ , 使旁觀指目̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

3) 吏 : [두주 ‘吏’, 唐本作‘史’.]가 있다 ; 《全書》에는 [교감주 ‘吏’, 浙本･天順本均作

‘史’.]가 있다.

4) 尋 : 海州本에는 [추기 ‘尋’恐當作‘等’.]이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

147

益爲道學之病̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 乃是助彼自攻̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 古人所謂將鬪而自斷一̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

手以求必勝者也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 願老兄自今或有異同之論, 且耐煩息

怒而極論理之是非, 則理日益明･氣日益和, 雖使十反, 

極其紛拏, 亦自無忿懟之撓矣. 老兄見責不能受人盡言, 

而前後怨忿之詞至於如此, 請出兩家之書付之識者, 使

其審訂5), 則誰爲不能受言者, 必有在矣. 王肅方於事̇ ̇ ̇

上而好人佞己̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此不絜矩之過也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 願更思之. 下交淺

劣, 不勝至望. 

(知舊⾨⼈問答30-3)

 

學者墮在語言, 心實無得, 固爲大病, 然於語言中罕見

有究竟得徹頭徹尾者, 蓋資質已是不及古人, 而工夫又

草草, 所以終身於此若存若亡, 未有卓然可恃之實. 近̇

因病後不敢極力讀書̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 閒中却覺有進步處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 大抵̇ ̇ 孟子所̇

論̇“求其放心̊ ̊ ̊ ̊ ”是要訣爾̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答30-4)

欲煩爲作小楷〈四箴〉百十字, 今納界行去, 暇日得爲

5) 訂 : 定州本 ‘證’



定本 退溪全書 □19

148

揮染, 甚幸. 此箴舊見只是平常說話, 近乃覺其旨意之

精密, 眞所謂“一棒一條痕̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 一摑一掌血̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者, 故欲揭之

座隅, 使不失墜云耳. 時節不是當, 字學亦絶, 故又欲

得妙札, 時以寓目, 以祛病思, 幸勿靳也. 

(知舊⾨⼈問答30-5)

 

熹病日覺沉重, 而醫者咸以爲可治, 但服藥殊不見效, 

亦付之無可奈何, 安坐拱手, 以聽天命耳. 不知近日更

得何異書? 便中望見告. 此却亦讀得舊書, 但鍛鍊得愈

純熟, 亦頗有實用, 不專是空言也. 此間新定《參同

契》, 曾寄去否? 如未有, 可喩及, 當續致也. 此書理

會他下手處不得, 但愛其文古雅, 因校此本, 買櫝還

珠6), 甚可笑也.【此庚申閏二月二十七日書, 去夢奠十二日.】 

6) 買櫝還珠 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

149

節要0161(1016) (知舊⾨⼈問答31-1∼12) (卷10:27右) (晦庵集 

卷45)

答廖子晦【德明】1)

(知舊⾨⼈問答31-1)

聖門之學, 下學而上達, 至於窮神知化, 亦不過德盛仁

熟而自至耳. 若如釋氏理須頓悟, 不假漸修之云, 則是

上達而下學也, 其與聖學亦不同矣. 而近世學者每欲因

其近似而說合之, 是以爲說雖詳･用心雖苦, 而卒不近

也. 《中庸̇ ̇ 》所謂̇ ̇ “喜怒哀樂之未發謂之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 中̊, 發而皆中̇ ̇ ̇ ̇

節謂之̇ ̇ ̇ 和̊”, 只是說情之未發̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無所偏倚̇ ̇ ̇ ̇ . 當此之時̇ ̇ ̇ ̇ , 

萬理畢具̇ ̇ ̇ ̇ , 而天下萬物無不由是而出焉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 故學者於此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 涵̊

養栽培̊ ̊ ̊ , 而情之所發自然無不中節耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 故又曰̇ ̇ ̇ : “中者̇ ̇ , 

天下之大本̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 和者̇ ̇ , 天下之達道̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .” 此皆日用分明底事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

不必待極力尋究̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 忽然有感̇ ̇ ̇ ̇ , 如來喩之云然後爲得也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

必若此云, 則是溺於佛氏之學而已. 然爲彼學者自謂有

▶ 廖德明 : 字는 子晦, 號는 槎溪. 南劍 順昌人. 朱熹의 문인.

[編輯考] 같은 제목으로 12통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권8에 실려 있

다.



定本 退溪全書 □19

150

見, 而於四端五典･良知良能･天理人心之實然而不可

易者, 皆未嘗略見彷彿, 甚者披根拔本, 顚倒錯繆, 無

所不至. 則夫所謂見者, 殆亦用心大過, 意慮泯絶, 恍

惚之間, 瞥見心性之影象耳. 與聖門眞實知見̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･端的踐̊ ̊ ̊

履̊, 徹上徹下一以貫之之學̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 豈可同年而語哉? 

二先生所論“敬̊”字̇, 須̇該貫動靜看̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 1)方得̇ ̇ . 夫方其無事̇ ̇ ̇ ̇ ̇

而存主不懈者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 固敬也̇ ̇ ̇ ; 及其應物而酬酢不亂者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦敬̇ ̇

也̇. 故曰̇ ̇ : “毋不敬̇ ̇ ̇ , 儼若思̇ ̇ ̇ .” 又曰2): “事思敬̇ ̇ ̇ , 執事̇ ̇

敬̇”. 豈必以攝心坐禪而謂之敬哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 禮樂固必相須, 然

所謂樂者, 亦不過謂胸中無事而自和樂耳, 非是著意放

開一路而欲其和樂也. 然欲胸中無事, 非敬不能. 故程

子曰“敬則自然和樂.” 而周子亦以爲禮先而樂後, 此可

見也. “旣得後須放開̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不然却只是守̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者, 此言旣自得

之後, 則自然心與理會, 不爲禮法所拘而自中節也. 若

未能如此, 則是未有所自得, 纔方是守禮法之人爾. 亦

非謂旣自得之, 又却須放教開也. 克己復禮̊ ̊ ̊ ̊ , 固非易

事, 然顔子用力̇ ̇ , 乃在於̇ ̇ ̇ 視聽言動̊ ̊ ̊ ̊ 禮與非禮之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 未敢

便道是得其本心而了無一事也. 此其所以先難̇ ̇ 而後獲̇ ̇

1) 該貫動靜看 : 海州本에는 방점이 있다.

2) 又曰 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

151

歟? 今言之甚易, 而苦其行之之難, 亦不考諸此而已矣. 

鳶飛魚躍̊ ̊ ̊ ̊ , 道體無乎不在̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 當勿忘勿助之間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 天理流行̊ ̊ ̊ ̊

正如是爾̊ ̊ ̊ ̊ .3) 

(知舊⾨⼈問答31-2)

賢者之見所以不能無失者, 正坐以我爲主･以覺爲性爾. 

夫性̊者理而已矣. 乾坤變化, 萬物受命, 雖所禀之在

我, 然其理則非有我之所得私也. 所謂“反身而誠”, 蓋

謂盡其所得乎己之理, 則知天下萬物之理初不外此, 非

謂盡得我此知覺, 則衆人之知覺皆是此物也. 性只是理, 

不可以聚散言. 其聚而生･散而死者, 氣而已矣. 所謂精

神魂魄有知有覺者, 皆氣之所爲也. 故聚則有, 散則

無. 若̇理̊則初不爲聚散而有無也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 但有是理, 則有是

氣. 苟氣聚乎此, 則其理亦命乎此耳, 不得以水漚比

也. 鬼神̇ ̇ 便是精神魂魄. 程子所謂“天地之功用, 造化

之迹”, 張子所謂“二氣之良能”, 皆非性之謂也. 故祭

祀之禮, 以類而感, 以類而應. 若性則又豈有類之可言

耶? 然氣之已散者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 旣化而無有矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 其根於̇ ̇ ̇ 理̊而日生̇ ̇ ̇

3) 鳶飛……如是爾 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

152

者̇, 則固浩然而無窮也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 故上蔡謂“我之精神, 卽祖考

之精神”, 蓋謂此也. 然聖人之制祭祀也, 設主立尸, 焫
蕭灌鬯, 或求之陰, 或求之陽, 無所不用其極, 而猶止

曰“庶或享之”而已. 其至誠惻怛･精微恍惚之意, 蓋有

聖人所不欲言者, 非可以世俗麤4)淺知見執一而求也. 

豈曰一受其成形, 則此性遂爲吾有, 雖死而猶不滅, 截

然自爲一物, 藏乎寂然一體之中, 以俟夫子孫之求而時

出以饗之耶? 必如此說̇ ̇ ̇ ̇ , 則其界限之廣狹̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･安頓之處所̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

必有可指言者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 且自開闢以來̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 積至于今̇ ̇ ̇ ̇ , 其重倂積̇ ̇ ̇ ̇

疊̇, 計已無地之可容矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 是又安有此理邪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 且乾坤造

化, 如大洪爐, 人物生生, 無少休息, 是乃所謂實然之

理, 不憂其斷滅也. 今乃以一片大虛寂目之, 而反認人

物已死之知覺, 謂之實然之理, 豈不誤哉? 又聖賢所謂

歸全安死者, 亦曰無失其所受乎天之理, 則可以無愧而

死耳. 非以爲實有一物可奉持而歸之, 然後吾之不斷不

滅者, 得以晏然安處乎冥漠之中也. 夭壽不貳, 修身以

俟之, 是乃無所爲而然者. 與異端爲生死事大･無常迅

速然後學者, 正不可同日而語. 今乃混而言之, 以彼之

見爲此之說, 所以爲說愈多而愈不合也. 凡此皆亦粗擧

4) 麤 : 《全書》 ‘粗’



朱⼦書節要 卷之⼗

153

其端, 其曲折則有非筆舌所能盡者. 幸倂前兩說參考而

熟思之, 其必有得矣. 若未能遽通̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 卽且置之̇ ̇ ̇ ̇ , 姑卽夫̊ ̊ ̊

理之切近而平易者̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 實下窮格工夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 使其積累而貫通̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

焉̊5), 則於此自當曉解̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不必別作一道理求也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 但恐固

守舊說, 不肯如此下工, 則拙者雖復多言, 終亦無所補

耳. 

(知舊⾨⼈問答31-3)

輕犯世禍̇ ̇ ̇ ̇ , 非欲如此̇ ̇ ̇ ̇ , 顧恐邂逅蹉跌̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦非所能避耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

要之惟是不出̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 可以無事̇ ̇ ̇ ̇ . 一行作吏̇ ̇ ̇ ̇ , 便如此計較不̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

得̇, 才涉計較回互̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是私意也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 劉家大哥聞甚知好

學, 皆教導之力, 感不可言. 此衰拙之任, 而老兄當之, 

其效又如此, 爲幸甚矣. 

(知舊⾨⼈問答31-4)

所論《易傳》“無妄̊ ̊ ”之說, 甚善. 但所謂̇ ̇ ̇ “雖無邪心̇ ̇ ̇ ̇ , 

而不合正理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者̇, 實該動靜而言̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不專爲莊敬持養̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此̇

心旣存設也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 蓋如燕居獨處之時̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 物有來感̇ ̇ ̇ ̇ , 理所當̇ ̇ ̇

5) 姑卽……貫通焉 : 海州本에는 ‘理’字에만 백권이 있고 나머지 글자는 모두 방점이 

있다.



定本 退溪全書 □19

154

應̇, 而此心頑然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 固執不動̇ ̇ ̇ ̇ , 則此不動處便非正理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 又̇

如應事接物處理當如彼̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而吾所以應之者乃如此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則雖̇ ̇

未必出於血氣人欲之私̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然只似此̇ ̇ ̇ ̇ , 亦是不合正理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 旣̇

有不合正理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則非邪妄而何̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 恐不必言未免紛擾･敬不

得行, 然後爲有妄之邪心也. 所論近世識心之弊, 則深

中其失. 古人之學所貴於存心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 6)者̇, 蓋將卽此而窮天下̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之理̇ ̇ ; 今之所謂存心者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 乃欲恃此而外天下之理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 其得

失之端, 於此亦可見矣. 故近日之弊, 無不流於狂妄恣

肆而不自知其非也. 

(知舊⾨⼈問答31-5)

所示疑義甚善. 但一二處小未圓備, 別紙具去. 職事之

餘, 更能玩意於此, 固佳. 然觀書亦須̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 7)從頭循序而進̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

不以淺深難易有所取舍̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 自然意味詳密̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 至於浹洽貫̊ ̊ ̊ ̊ ̊

通̊, 則無緊要處所下功夫亦不落空矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今人多是揀難底

好底看, 非惟聖賢之言不可如此間別, 且是只此心意便̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

不定疊̇ ̇ ̇ , 縱然用心探索得到̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦與自家這裏不相干̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 突̇

兀聱牙̇ ̇ ̇ , 無田地可安頓̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此病不可不知也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

6) 存心 : 海州本에는 백권이 있다.

7) 須 : 海州本･定州本 ‘復’



朱⼦書節要 卷之⼗

155

“說大人”之義, 熹嘗說孟子不是教人去藐大人, 但教人

勿視其巍巍然者而已. 今人不是畏大人, 只是畏其巍巍

然者而已, 如蘇秦嫂所謂“見季子位高金多”, 正是此見

識也. 若能勿視其巍巍然而不失夫畏大人之心, 則是乃

眞能畏大人者矣. 

(知舊⾨⼈問答31-6)

“察私心所從起”, 亦不記當時如何說. 然亦非謂平居無

事而伺其所起, 但操存有功̊ ̊ ̊ ̊ , 卽念慮之萌無不知覺̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 未

能如此, 卽處8)心應物之際, 不可不審其邪正公私, 而

施克復̊ ̊ 之功也.〖“處”: 唐本作‘此’.〗 

(知舊⾨⼈問答31-7)

所喩已悉, 但事已如此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不若且靜以聽之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 吾人所學̇ ̇ ̇ ̇ , 

正要此處呈驗̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若看些利害̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便不免開口告人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却與不̇ ̇ ̇

學之人何異̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 向見̇ ̇ 李先生說̇, 若大段排遣不去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只思古̇ ̇ ̇

人所遭患難有大不可堪者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 持以自比̇ ̇ ̇ ̇ , 則亦可以少安̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

矣̇. 始者甚卑其說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 以爲何至如此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 後來臨事̇ ̇ ̇ ̇ , 却覺有̇ ̇ ̇

8) 處 : 《全書》 ‘此’



定本 退溪全書 □19

156

得力處̇ ̇ ̇ , 不可忽也̇ ̇ ̇ ̇ . 若閣9)中不快, 亦無可奈何, 事已̇ ̇

至此̇ ̇ , 已展不縮̇ ̇ ̇ ̇ , 已進不退̇ ̇ ̇ ̇ , 只得硬著脊梁與他廝崖̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

看他如何̇ ̇ ̇ ̇ , 自家決定̇ ̇ ̇ ̇ , 不肯開口告他̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若到任滿̇ ̇ ̇ ̇ , 便作̇ ̇

對移批書離任̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則他許多威風都無使處矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈不快哉̇ ̇ ̇ ̇ ! 

東坡在湖州被逮時, 面無人色, 兩足俱軟, 幾不能行, 

求入與家人訣, 而使者不聽. 雖伊川先生謫涪陵時, 亦

欲入告叔母, 而不可得. 惟陳了翁被逮, 聞命卽行, 使

人駭之. 請其入治行裝, 而翁反不聽. 奇哉奇哉! 願子

晦勉旃, 毋爲後人羞也. 此間有吳伯起者, 不曾講學, 

後聞陸子靜門人說話, 自謂有所解悟, 便能不顧利害. 

及其作令, 纔被對移他邑主簿, 却不肯行, 而百方求

免. 熹嘗笑之, 以爲何至如此. 若對移作指使, 卽逐日

執杖子去知府廳前唱喏; 若對移做押錄, 卽逐日抱文案

去知縣案前呈覆. 更做耆長壯丁, 亦不妨與他去做, 況

主簿乎? 吳不能用, 竟至憤鬱成疾而死. 當時若放得̇ ̇ ̇ ̇ ̇

下̇, 却未必死̇ ̇ ̇ ̇ . 今不免死̇ ̇ ̇ ̇ , 而枉陪了許多下情̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所失愈̇ ̇ ̇

多̇. 雖其臨機失於斷決, 亦是平日欠了持論也. “志士̊ ̊

不忘在溝壑̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 勇士不忘喪其元̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”, 此夫子所以有取於虞

人, 而孟子亦發明之. 李先生說“不忘”二字是活句, 須

9) 閣 : [두주 ‘閣’, 唐本作‘閤’.]이 있다 ; 《全書》 ‘閤’



朱⼦書節要 卷之⼗

157

向這裏參取. 愚謂若果識得此意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 辦得此心̇ ̇ ̇ ̇ , 則無入而̇ ̇ ̇ ̇

不自得̇ ̇ ̇ , 而彼之權勢威力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦皆無所施矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答31-8)

唐臣問: 呂與叔嘗言思慮多, 不能驅除. 曰: “此正

如破屋中禦寇, 東面人來未逐得, 西面又一人至矣. 

左右前後, 驅逐不暇. 蓋四面空疏, 盜固易入, 無緣

作得主定. 又如虛器入水, 水自然入. 若以一器實之

以水, 置之水中, 水何能入來? 蓋中有主則實̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 實則̊ ̊

外患不能入̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 自然無事̊ ̊ ̊ ̊ .” “學者先務, 固在心志, 然

有謂欲屛去聞見知思, 則是絶聖棄智. 有欲屛去思

慮, 患其紛亂, 則須坐禪入定. 如明鑑在此, 萬物畢

照, 是鑑之常, 難爲使之不照. 人心不能不交感萬

物, 難爲使之不思慮. 若欲免此̇ ̇ ̇ ̇ , 唯在̇ ̇ 10)心有主̊ ̊ ̊ . 如̇

何爲主̇ ̇ ̇ ? 敬̊而已矣̇ ̇ ̇ . 有主則虛̊ ̊ ̊ ̊ , 虛謂邪不能入̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 11); 

無主則實̇ ̇ ̇ ̇ , 實謂物來奪之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 大凡人心不可二用̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 用於

一事, 則他事更不能入者, 事爲之主也. 事爲之主, 

尙無思慮紛擾之患, 若主於敬̊ ̊ ̊ ̊ , 又焉有此患乎? 所̊

10) 在 : [두주 ‘在’, 唐本作‘是’.]가 있다 ; 《全書》 ‘是’

11) 若欲……能入 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

158

謂敬者̊ ̊ ̊ , 主一之謂敬̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ; 所謂一者̊ ̊ ̊ ̊ , 無適之謂一̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 且欲̊ ̊

涵泳主一之意̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不一則二三矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 至於不敢欺̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不敢̊ ̊

慢̊, 尙不媿於屋漏̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 皆是敬之事也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 此二條, 一以

實爲主, 一以虛爲主, 而皆收入《近思錄》. 詳此二

條之意, 各有所在, 不可倂作一意看. 未知是否? 德

明答云: 有主則實･有主則虛, 虛實二說雖不同, 然

意自相通, 皆謂以敬爲主也. 敬̊12)則其心操存而不̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

亂̇, 虛靜而能照̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 操存不亂̇ ̇ ̇ ̇ , 外患自不能入̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 虛靜而̇ ̇ ̇

能照̇ ̇ , 外物自不能干̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無有二事. 程子曰: “主一之

謂敬.” 又曰: “敬則自虛靜.” 又曰: “敬勝百邪.” 意

亦可見.〖“唐臣問云云”: 程子答呂問, 而唐臣質之子晦. “主一之

意”: ‘意’, 《近思錄》作‘義’.〗 

子晦之說甚善, 但̇敬̊則內欲不萌̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･外誘不入̇ ̇ ̇ ̇ . 自其內欲̇ ̇ ̇ ̇

不萌而言則曰̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 虛̊13), 自其外誘不入而言故曰̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 實̊14), 只̇

是一時事̇ ̇ ̇ ̇ , 不可作兩截看也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答31-9)

12) 敬 : 海州本에는 방점이 있다.

13) 虛 : 海州本에는 방점이 있다.

14) 實 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

159

德明向者侍坐, 嘗問降衷之性具有五典之彝, 旣已

知之, 而行之或有未至, 只是爲私欲所撓耳, 其要在

窒欲. 先生賜教云: “一分私欲̇ ̇ ̇ ̇ , 便有一分見不盡̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

時̇.” 道中妄陳所見, 以及無極太極･動靜陰陽･五氣

五性與夫萬事善惡之出, 因言: “大端人倫, 似只如

此, 不審如何著工夫, 方見得盡?” 先生云: “據說, 

亦只是如此, 無可思索. 此乃‘雖欲從之, 末由也已’

處, 只要時習̇ ̇ ̇ ̇ , 常讀書̇ ̇ ̇ , 令常在目前̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 久之自然見̊ ̊ ̊ ̊ ̊

得̊.” 某佩服至訓, 罔敢失墜. 茲者辱書, 又蒙誨以

“離群索居之際自能̇ ̇ 提撕̊ ̊ , 不廢̇ ̇ 講習體驗之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則與

同堂合席･朝夕講磨無以異矣”. 某執書三復, 不勝

感發. 生我者父也, 教我者夫子也. 俛焉孶孶, 斃而

後已. 因念顔子鑽仰堅高.〖云云〗
所論顔子之嘆, 大槪得之, 然亦覺有太煩雜處. 約而言

之, 則高堅前後者, 顔子始時之所見也; 博文約禮者, 

中間用力之方也; 欲罷不能以後者, 後來得力之效驗

也. 《中庸̇ ̇ 》所謂̇ ̇ “得一善̇ ̇ ̇ , 則拳拳服膺而不失̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者̇, 正̇

謂此博文約禮工夫不可間斷耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若能如此實用其力̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 久̊

之自然見得此個道理無處不在̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 15), 不是塊然徒守一物, 

15) 若能……不在 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

160

而硬定差排, 喚作心性也.16) 若不如此̇ ̇ ̇ ̇ , 政使思索勞̇ ̇ ̇ ̇ ̇

苦̇, 說得相似̇ ̇ ̇ ̇ , 亦恐隨手消散̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不爲吾有̇ ̇ ̇ ̇ , 況欲望其融̇ ̇ ̇ ̇ ̇

會貫通而與己爲一耶̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 舊見李先生常說少從師友, 幸

有所聞, 中間無講習之助, 幾成廢墮.17) 然賴天之靈̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

此個道理時常只在心目間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 未嘗敢忘̊ ̊ ̊ ̊ . 此可見其̇ ̇ ̇ ̇ 持守之̊ ̊ ̊

功̊矣̇18), 然則所見安得而不精̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所養安得而不熟邪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 近

時朋友漫說爲學, 然讀書尙不能記得本文, 講說尙不能

通得訓詁, 因循苟且, 一暴十寒, 日往月來, 漸次老大, 

則遂漠然忘之, 更無頭緖可以接續, 至有不獲講學之利

而徒取廢錮之禍者, 甚可嘆也. 來喩蓋已得此大意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然̇

持之以久̊ ̊ ̊ ̊ , 全在日用工夫勿令間斷̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 久當自有眞實見處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

也̊.19) 

(知舊⾨⼈問答31-10)

陳君全未有用心處, 相見殊未有益. 近時後生, 多只如

此, 難可以向上事期望之. 只如老蘇, 但爲學做些小語

言文字, 直將聖賢之言兀然端坐終日讀了七八年. 今人

16) 不是……心性也 : 海州本에는 방점이 있다.

17) 舊見……廢墮 : 海州本에는 ‘李先生’을 제외하고 방점이 있다.

18) 此個……功矣 : 海州本에는 모두 방점으로 되어 있다.

19) 持之……見處也 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

161

說要學道, 乃不曾略拚得旬月工夫讀一卷書, 不曾成行

記得. 如此, 而望有成, 吁, 亦難矣!

(知舊⾨⼈問答31-11)

“如有所立卓爾”, 只是見得比之舊時愈見親切̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不似鄕̇ ̇ ̇

來無捉摸處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但亦未有道理便得入於其間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 據爲己物̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 今此謂在顔子心目之間, 則是先來所見者不在顔子

心目之間; 又以爲方是實見, 則前此非是實見矣, 恐不

然也. 大抵此等處, 吾輩旣未到彼地位, 臆度而言, 只̇

可大槪實說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却於其中̇ ̇ ̇ ̇ 反覆̊ ̊ 20)涵泳̊ ̊ , 認取他做工夫處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

做自己分上工夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久之自當̊ ̊ ̊ ̊ 21)心融神會̊ ̊ ̊ ̊ , 黙與契合̊ ̊ ̊ ̊ . 若

只似此直以今日所見附會穿鑿, 只要說得成就, 正使全

無一字之差, 亦未有益. 況以近觀遠･以小觀大, 又自

不能無所失乎? 

曾點實未做得, 聖人與之, 蓋取其所見之高･所存之廣

耳, 非謂學問之道只到此處便爲至極而無以加也. 然則̇ ̇

學者觀此̇ ̇ ̇ ̇ , 要當反之於身̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 須是見得̇ ̇ ̇ ̇ 曾點之所見̇ ̇ ̇ ･存得̇ ̇

曾點之所存̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇日用克己復禮之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 却以̊ ̊ 顔子爲師̊ ̊ , 庶̇

20) 反覆 : 海州本･定州本 ‘反復’ ; 海州本에는 방점이 있다.

21) 久之自當 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

162

幾足目俱到̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･無所欠闕̇ ̇ ̇ ̇ .22) 橫渠先生所謂心要弘放̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 文̇

要密察̇ ̇ ̇ , 亦謂此也̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答31-12)

蓋詳來喩, 正謂日用之間別有一物光輝閃爍, 動蕩流轉, 

是卽所謂“無極之眞”･所謂“谷神不死”. 二語皆來書所

引. 所謂無位眞人, 此釋氏語, 正谷神之酋長也. 學者

合下便要識得此物, 而後將心想象照管, 要得常在目

前, 乃爲根本功夫. 至於學問踐履, 零碎湊合, 則自是

下一截事, 與此粗細逈然不同. 雖以顔子之初鑽高仰堅･
瞻前忽後, 亦是未見此物, 故不得爲實見耳. 此其意則

善矣, 然若果是如此, 則聖人設教, 首先便合痛下言

語, 直指此物, 教人著緊體察, 要令實見, 著緊把捉, 

要常在目前, 以爲直截根原之計. 而却都無此說, 但只

教人格物致知̊ ̊ ̊ ̊ ･克己復禮̊ ̊ ̊ ̊ , 一向就枝葉上零碎處做工夫, 

豈不誤人･枉費日力耶! 《論》･《孟》之言, 平易明白, 

固無此等玄妙之談. 雖以子思･周子喫緊爲人, 特著《中

庸》･〈太極〉之書, 以明道體之極致, 而其所說用工

22) 庶幾……欠闕 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗

163

夫處, 只說擇善固執･學問思辨而篤行之, 只說“定之以

中正仁義而主靜”･“君子修之吉”而已. 未嘗使人日用

之間必求見此天命之性･無極之眞而固守之也. 蓋原此̇ ̇ ̇

理之所自來̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 雖極微妙̇ ̇ ̇ ̇ , 然其實只是人心之中許多合當̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

做底道理而已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 但推其本̇ ̇ ̇ ̇ , 則見其出於天心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而非人力̇ ̇ ̇ ̇

之所能爲̇ ̇ ̇ ̇ , 故曰天命̇ ̇ ̇ ̇ . 雖萬事萬化̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 皆自此中流出̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇

實無形象之可指̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故曰無極耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若論功夫̇ ̇ ̇ ̇ , 則只̇ ̇ 擇善固̊ ̊ ̊

執̊･中正仁義̊ ̊ ̊ ̊ , 便是理會此事處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非是別有一段根原功

夫又在講學應事之外也. 如說̇ ̇ “求其放心̇ ̇ ̇ ̇ ”23), 亦只是̇ ̇ ̇

說̇日用之間收斂整齊̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不使心念向外走作̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 24), 庶幾其̇ ̇ ̇

中許多合做底道理漸次分明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 可以體察̇ ̇ ̇ ̇ , 亦非捉取此物

藏在胸中, 然後別分一心出外以應事接物也. 來喩又疑

《考異》中說韓公見道之用而未得其體, 以爲亦若自謂

根原･學問各有一種功夫者, 此亦不然. 前日鄙意正爲

韓公只於治國平天下處用功, 而未嘗就其身心上講究持

守耳, 非病其不曾捉得此物藏在懷袖間也. 此是學問功̇ ̇ ̇ ̇ ̇

夫̇徹上徹下細密緊切處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 向使不因來喩之詳, 終亦未覺

其病之在是. 今幸見得, 不是小事. 千萬詳看此說, 子

23) 求其放心 : 海州本에는 백권이 있다.

24) 日用……走作 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

164

細尋繹, 更推其類, 盡將平生所認有相關處一一勘驗, 

當自見得. 如有未契, 更宜反覆, 不可容易放過也. 安

卿之病, 正亦坐此, 向來至此, 說得旣不相合, 渠便藏

了, 更不說著, 遂無由與之極論, 至今以爲恨. 或因與

書, 幸亦以此曉之, 勿令久自拘縶也. 大顚問答, 初疑

只是其徒僞作, 後細思之, 想亦有些彷彿. 計其爲人山

野質朴, 雖不會說, 而於修行地位做得功夫著實, 故其

言語有力, 感動得人. 又是韓公所未嘗聞, 而亦切中其

病, 故公旣聞其語, 而不覺遂悅之也. 然亦只此便見得

韓公本體功夫有欠闕處, 如其不然, 豈其自無主宰, 只

被朝廷一貶･異教一言而便如此失其常度哉? 此等處極

不可草草看過, 更宜深體之也. 坡公海外意況, 深可歎

息. 近見其晩年所作小詞, 有“新恩雖可冀̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 舊學終難̇ ̇ ̇ ̇

改̇”之句, 每諷詠之, 亦足令人慨然也. 蓋性命之理雖

微, 然就博文約禮實事上看, 亦甚明白, 正不須向無形

象處東撈西摸, 如捕風繫影, 用意愈深而去道愈遠也.

〖“鑽高仰堅”: 恐當作‘仰高鑽堅’.〗



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

165

朱子書節要 卷之十一 諸子目錄〖知舊門人問答〗

❰李濱老❱ 名呂, 號澹軒. 光澤人, 西山先生之後. 朱

子〈玉澗〉絶句乃和公而作也.

❰汪太初❱ 《實紀》, “名楚材. 休寧人. 進士, 廣東

運幹. 先生答書稱其德學之盛.”

❰方耕道❱ 名耒, 號困齋. 《實紀》, “莆田人. 登第, 

連江縣令.” ○《宋學士集》謂: “公如張忠獻･呂紫微･
胡衡麓･橫蒲･澹庵, 皆從游, 扼於檜, 不究所蘊.”

❰呂士瞻❱ 名竦.

❰呂道一❱ 士瞻之子. 《實紀》但云: “朱子稱其明

敏.”

❰曾致虛❱ 名集, 章貢人. 知南康軍. 重修壯節亭, 

作氷玉堂, 先生爲作〈記〉. ○又見先生〈跋〉･伯恭

〈書說〉.

❰朱魯叔❱ 《實紀》, “仙遊人.” ○先生嘗稱爲吾弟, 

疑與之同姓.

❰黃商伯❱ 見一卷, 作‘黃教授’.

❰詹元善❱ 名體仁. 建寧府 浦城人. 進士第, 官至司

農卿, 嘗贊趙汝愚, 定策. 中年退居霅川, 酣飫圖史, 



定本 退溪全書 □19

166

先生教以存誠愼獨. 後眞西山從之游.

❰潘叔度❱ 名景憲. 金華人. 擢進士, 請太平州學教
授以歸養親. 齒長於呂東萊, 從而學, 遂不復仕. 峭直

耿介, 孝友儉素. 買田儲書, 以待四方之學者.

❰潘叔昌❱ 名景愈. 叔度之弟. 爲永康事功之學.

❰劉叔文❱
❰王子充❱ 見《語類》.

❰胡伯逢❱ 五峯先生之從子也.

❰黃仁卿❱ 見二卷.

❰黃直卿❱ 同上.

❰呂子約❱1) 《宋史》, “名祖儉. 東萊之弟, 受業東

萊. 官至大府寺丞. 疏救趙汝愚, 謫高安, 卒. 有《大

愚集》.” ○《實紀》, “諡忠. 朱子稱其篤學力行.” 

○婺州 明招山, 卽公從東萊講道之所, 後人於此立祠, 

祀二公. 公初謫廬陵, 移高安, 卒. 《史》擧其終而言.

1) 呂子約 : [두주 按《宋史》, “有旨, 安置韶州. 至廬陵, 將趨嶺, 得旨改送吉州. 遇赦, 

量移高安, 二年卒.”]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

167

節要0162(1101) (知舊⾨⼈問答32) (卷11:1右) (晦庵集 卷46)

答李濵老【呂】〖號澹軒. 西山之後.〗2)

熹愚陋, 無聞於世, 足下不鄙, 辱貺以書, 甚盛禮也. 熹

少好讀程氏書, 年二十許時, 始得西山先生所著《論》･
《孟》諸說讀之, 又知龜山之學橫出此枝, 而恨不及見

也. 旣而得從何兄 叔京遊, 乃知足下蓋得其家傳者. 是

時家居, 西距高隱不能甚遠, 而以事牽, 不得一徃質其

所疑, 徒日徃來於心不忘也. 不謂此来各去其家數百里

之外, 乃承惠音, 許以臨辱, 奉讀驚喜不可言. 旣又聞

以微疾東轅, 爲之悵然累日也. 示喩向來爲學之意, 有

以知家庭授受之要, 感歎無已. 蓋竊嘗病今世學者幸得

諸老先生爲之先唱指示要途, 以趣聖賢之域, 而不能自

淺及深･自近及遠, 循序以進. 或乃探測幽微, 馳騖於

言意之表, 以是徒爲談說之資, 而卒無所得於造理行事

之實. 其幸不至於中道而廢者, 則必流於老･佛之歸而

不悟. 今足下之學之傳遠有端緒, 其必有以異於此者, 

▶ 李呂 : 1122~1198. 字는 濱老, 號는 澹軒. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권8에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

168

顧恨未得面扣其詳耳. 廬阜固爲東南雄麗竒特之觀, 而

又有陶靖節祖孫･劉西澗父子之遺風, 濂溪暮年嘗守其

地, 而西山舅氏陳忠肅公亦嘗謫居焉, 今老儒生猶有及

見之者. 然前此未嘗有留意者. 區區此來, 適會學官楊

君1)訪得西澗遺象, 與元祐 李公擇尙書并祠於學, 因與

復議, 并取靖節･忠肅及西澗之子祕丞公合而祠之, 更

立濂溪之祠於其右, 配以程氏二夫子焉. 陶公有醉石, 

在郡西北數十里, 所謂栗里者也. 劉公之墓在西門外荒

草中, 幾無復知其處者. 今皆作亭以表之. 以来來教之

語及之, 知足下之有意乎此也, 故并以告, 想聞之亦爲

一大2)息也.〖“楊君”: 大法〗

1) 楊君 : 定州本에는 뒤에 ‘〖大法〗’이 있다.

2) 大 : [두주 ‘大’, 唐本作‘太’.]가 있다 ; 《全書》 ‘太’



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

169

節要0163(1102) (知舊⾨⼈問答33) (卷11:2左) (晦庵集 卷46)

答汪太初〖楚材. 休寧人. 紹熙進士, 廣東運司判官.〗1)

四月八日, 同郡朱熹頓首復書汪君 太初茂材足下: 熹

於足下雖得幸同土壤, 而自先世流落閩中, 以故少得從

故里之賢人君子遊, 顧其心未嘗一日而忘父母之邦也. 

屬隨宦牒來官廬阜, 同郡諸生間有肯相過者, 而足下乃

以手書先之, 三復誨諭, 喜幸無窮. 又承示以文編, 益

欽德學之盛而恨其未得少奉從容也. 然間嘗竊病近世學

者不知聖門實學之根本次第, 而溺於老･佛之說, 無致

知之功, 無力行之實, 而常妄意天地萬物･人倫日用之

外別有一物空虛玄妙･不可測度, 其心懸懸然惟徼幸於

一見此物, 以爲極致; 而視天地萬物本然之理･人倫日

用當然之事皆以爲是非要妙, 特可以姑存而無害云爾. 

蓋天下之士不志於學, 則泛然無所執持而徇於物欲, 幸

而知志學1), 則未有不墮於此者也. 熹之病此久矣, 而

▶ 汪楚材 : 字는 太初·南老. 資村人. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권8에 실려 있다.

1) 學 : 定州本에는 앞에 ‘於’가 있다.



定本 退溪全書 □19

170

未知所以反之. 蓋嘗深爲康･胡二君言之, 而復敢以爲

左右之獻, 不識高明以爲然否? 抑嘗聞之, 學之雜者似

博, 其約者似陋. 惟先博而後約, 然後能不流雜2)而不

掩於陋也. 故《中庸》明善居誠身之前, 而《大學》誠

意在格物之後, 此聖賢之言可考者然也, 足下其試思

之.

2) 雜 : 海州本･定州本에는 앞에 ‘於’가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

171

節要0164(1103) (知舊⾨⼈問答34-1~3) (卷11:3左) (晦庵集 卷46)

 

答方耕道【來1)】〖‘來’當作‘耒’. 莆田人. 乾道進士, 連江縣

令.〗 

(知舊⾨⼈問答34-1)

開喩詳悉, 足見進學不倦之意. 以左右明敏彊毅之資,

厲志於此, 何患不得2)? 然以愚見論之, 詞氣之間, 似

猶未免迫急3)之病, 於所謂平心和氣̊ ̊ ̊ ̊ ･寬以居之̊ ̊ ̊ ̊ 者, 恐

未有得力處也. 願更於日用̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･語默･動靜之間自4)立規

程, 深務涵養, 毋急近效5), 要以氣質變化爲功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 若̇程

夫子所謂敬者̇ ̇ ̇ ̇ , 亦不過曰̇ ̇ ̇ ̇  “正衣冠̊ ̊ ̊ ･一思慮̊ ̊ ̊ ･莊整̊ ̊ 齊肅̊･
不慢不欺̊ ̊ ̊ ̊ ”而̊已.6) 但實下功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 時習不懈̇ ̇ ̇ ̇ , 自見意味̇ ̇ ̇ ̇ . 

▶ 方耒 : 字는 耕道, 號는 困齋. 莆田人.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권8에 실려 있

다.

1) 來 : [두주 ‘來’, 考唐本, 作‘耒’.]가 있다 ; 定州本에는 없다 ;《全書》 ‘耒’ 

2) 不得 : 定州本에는 앞에 ‘於’가 있다.

3) 迫急 : 定州本 ‘急迫’

4) 自 : 《全書》 ‘日’

5) 語默動靜之間……毋急近效 : 海州本에는 백권이 있다.

6) 已 : 海州本에는 백권이 있다. 



定本 退溪全書 □19

172

不必懸加揣料̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 著語形容̇ ̇ ̇ ̇ , 亦不可近捨顯然悔尤̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･預憂̇ ̇

微細差忒也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 其他尙多有可論處, 來書偶留墳庵･不能

盡記曲折, 然其大槪亦具此矣. 大抵學問之道, 不敢自

是, 虛以受人, 乃能有益.7) 若一有所聞,  便著言語撑

拄過去, 則終無實得矣.

(知舊⾨⼈問答34-2)

示問詳複, 具審比日進學不倦之志, 甚善甚善. 顧淺陋

何足以及此? 然荷意之厚, 不敢虛也. 向者妄謂自立規

程, 正謂 ̊ ̊ “正衣冠̊ ̊ ̊ ･一思慮̊ ̊ ̊ ･莊整齊肅̊ ̊ ̊ ̊ ･不慢不欺̊ ̊ ̊ ̊ ”之類̊ ̊

耳̊. 此等雖是細微, 然人有是身̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 內外動息不過是此數̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

事̇. 其根於秉彛̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 各有自然之則̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若不於此̇ ̇ ̇ ̇ 一一̊ ̊ 理會̊, 

常切̊ ̊ 操持̊, 則雖理窮玄奧̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･論極幽微̇ ̇ ̇ ̇ , 於我亦有何干涉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

乎̇. “弘毅”之云, 雖聖賢所示之要, 然恐其間更須細密, 

方有實用功處. 不然, 則所謂只作一塲話說, 務高而已

者, 不可以不戒也. 若必謂有所見然後有所主, 則程子

所謂 “未有致知而不在敬”者, 是爲敬有待於見乎? 見

有待於敬乎? 果以徒然之敬爲不足事, 而必待其自然

乎? 長沙有二先生《文集》, 朋友間亦必有《遺書》

7) 虛以受人, 乃能有益 : 海州本에는 방점이 있다. 



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

173

本子, 暇日更求此二書, 反覆熟讀, 不計近功, 則智當

益明而有以審乎此矣. 前書所謂捨顯過･憂小失, 正謂

放飯流歠而問無齒決之類. 舎此憂彼, 則爲失其序耳. 

若日用功夫果能謹之於微̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不使至於形顯̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則善何以̇ ̇ ̇ ̇

加̇? 但恐言太高而難踐, 則非所謂 “切問而近思”耳.

(知舊⾨⼈問答34-3)

老兄以明敏果決之資, 挾凌高厲遠之志, 士友間所難

得. 今玆需次, 暫得閒日, 所宜潛心味道8), 益進所學, 

以副區區期望之意. 向來所探似亦太高, 所存似亦太

簡, 又每有自喜己材･獨任已見之意. 今當小立課程而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

守之以篤̇ ̇ ̇ ̇ , 博窮物理而進之以漸̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 常存百不能̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･百不解̇ ̇ ̇

之心而取諸人以爲善̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則德之進也不可禦矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 愛慕之

深, 不覺縷縷, 幸恕僭易也. 

8) 潛心味道 : 海州本에는 백권이 있다. 



定本 退溪全書 □19

174

節要0165(1104) (知舊⾨⼈問答35) (卷11:5左) (晦庵集 卷46)

答呂士瞻【竦】1)

道一遠來, 甚慰孤陋. 天資明敏, 極不易得. 到此數日, 

適値小冗, 撥置與語, 令人不倦. 觀其意趣, 事事通曉, 

但於爲已̊ ̊ 一著未有肯心, 此區區所深惜. 故其告歸, 再

三留之, 今日乃言有信得及處. 此事體大, 日月長遠, 

政使實得̇ ̇ ̇ ̇ , 亦須接續功夫常不間斷̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 方可保任̇ ̇ ̇ ̇ . 況一時

意思, 未知果如何, 須更於過庭之際, 入大鑢鞴, 與之

鍜鍊, 始可放行耳. 南軒辨呂與叔《中庸》, 其間病多, 

後本己爲刪去矣. 但程先生云: “涵養於未̊ ̊ ̊ ̊ 發̊之前則可̊ ̊ ̊ ̊ , 

求中於未̊ ̊ ̊ ̊ 發̊之前則不可̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 此語切當, 不可移易. 李先

生當日用功, 未知其於此兩句爲如何, 後學未敢輕議. 

但今當只以程先生之語爲正, 則欽夫之說亦未爲非. 但

其意一切要於閙處承當, 更無程子涵養̊ ̊ 1)之意, 則又自

爲大病耳. 渠後來此意亦改, 晚年說話儘不干事也. 

▶ 呂竦 : 字는 士瞻.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권8에 실려 있다.

1) 涵養 : 定州本에는 백권이 없다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

175

節要0166(1105) (知舊⾨⼈問答36-1~2) (卷11:5左) (晦庵集 卷46)

答呂道一 

(知舊⾨⼈問答36-1) 

三復來示, 詞義通暢, 爲之爽然. 但其所論有於鄙意未

安者. 大凡論學, 當先辨其所趨之邪正, 然後可察其所

用之能否. 苟正矣, 雖其人或不能用, 然不害其道之爲

可用也; 如其不正, 則雖有管仲･晏子之功, 亦何足以

稱於聖賢之門哉? 且古之君子所以汲汲於學者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不爲̇ ̇ 其̇

終有異於物而勤̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故亦不爲其終無異於物而肆也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不爲̇ ̇

其有名而勸̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故亦不爲其無名而沮也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 不爲其有利而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 爲̇, 

故亦不爲其無利而止也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 是其設心蓋儻然一無有所爲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 者̇, 

獨以天理當然而吾不得不然耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .〖“儻然”: 《莊子》註, “自失

之貌.1)”〗

(知舊⾨⼈問答36-2) 

▶ 呂道一 : 字는 道一, 이름은 未詳. 呂竦의 아들.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권8에 실려 있다.

1) 貌 : 定州本 ‘見’



定本 退溪全書 □19

176

示喩已悉. 但爲學之功且要行其所知, 行之旣久, 覺有

窒礙, 方好商量. 今未嘗擧足而坐談遠想, 非惟無益,

竊恐徒長浮薄之氣, 非所以變化舊習而趨於誠實也. 



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

177

節要0167(1106) (知舊⾨⼈問答37) (卷11:6左) (晦庵集 卷46)

答曾致虛

所論誠敬1)之說, 甚善. 但欽夫之意, 亦非直謂學者可

以不誠. 蓋以爲旣曰持敬, ̇ 便合實有持敬之心, 不容更

有不誠之敬, 必待別著誠字, 然後爲誠也. 大抵̇ ̇ “誠̊”字̇

在道則爲實有之理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 在人則爲實然之心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇其̊2)維持主̊ ̊ ̊

宰, 全在̊ ̊ ̊ ̊ “敬̊”字̊. 今但實然用力於敬̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則日用功夫自然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

有總會處̇ ̇ ̇ ̇ , 而道體之中名實異同̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･先後本末皆不相礙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

若不以敬爲事而徒曰誠, 則所謂誠者, 不知其將何所

錯? 且五常百行̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無非可願,̇ ̇ ̇ ̇  ̇ 雜然心目之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又將何所̇ ̇ ̇ ̇

擇而可乎̇ ̇ ̇ ̇ ? 

  

▶ 曾集 : 字는 致虛. 章貢人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권8에 실려 있다.

1) 誠敬 : 海州本에는 백권이 있다. 

2) 其 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

178

節要0168(1107) (知舊⾨⼈問答38) (卷11:7右) (晦庵集 卷46)

答朱魯叔1) 

 

風俗不好̇ ̇ ̇ ̇ , 直道而行便有窒礙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 然在吾人分上̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只論得̇ ̇ ̇

一個是與不是̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此外利害得喪有所不足言也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 爲學之

要, 先須持已̊ ̊ ̊ ̊ , 然後分別義利兩字̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 令趣向不差̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 是大̇ ̇

節目̇ ̇ . 其他隨力所及爲之, 務在精審而不貴於泛濫涉獵

也.

▶ 朱魯叔 : 字는 魯叔, 이름은 未詳.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권8에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

179

節要0169(1108) (知舊⾨⼈問答39-1~4) (卷11:8右) (晦庵集 卷46)

答黃商伯【灝】

(知舊⾨⼈問答39-1)

恕̊說亦佳, 但《大學》絜矩̇ ̇ 常在格物之後̇ ̇ ̇ ̇ , 蓋須̇ ̇ 理明心̊ ̊ ̊

正̊, 則吾之所欲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･所不欲̇ ̇ ̇ , 莫不皆得其正̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然後推以及̇ ̇ ̇ ̇ ̇

物̇, 則其處物亦莫不皆得其正̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而無物我之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 如其不

然, 而以私已自便之心爲主, 又欲以是而及人, 則人道

不立而驅一世以爲姑息苟且之場矣. 此處亦幸更思之也.

(知舊⾨⼈問答39-2)

熹請祠人未還, 計亦不出數日. 蓋其去已餘兩旬, 計程

當歸已久, 必是已如所請, 等候出敕留滯耳. 萬一未

遂, 愚計所處正如來喩之云也. 年來衰病, 支離日甚, 

今無他望, 但願殘年飽喫飯耳. 往年遊̇ ̇ ̇ 豫章, 每至̇ ̇ 東湖

之上̇ ̇ , 未嘗不慨然有懷̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 陳仲擧･徐孺子之高風̇ ̇ ̇ . 出處之̇ ̇ ̇

間̇, 禍福不同̇ ̇ ̇ ̇ , 然亦各行其志̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 未知此漂漂者竟如何̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 示喩向來喪服制度, 私固疑之. 㡤頭四脚, 所喩得



定本 退溪全書 □19

180

之矣. 但後來報狀中有㡤頭, 又有四脚, 各爲一物, 與

此注文又不同. 不知當日都下百官如何奉行. 至於直領

襴衫上領不盤, 此間無人曉得, 遂有爲之說者云, 但用

布夾縫繞頸直過, 略作盤領之狀, 而不用斜帛接續盤

繞. 州縣多用此制. 詳此只是杜撰, 但禮官之意却未必

不是如此. 然想官人亦未必曉, 只是手分世界中化現出

來耳. 切1)疑直領者, 古禮也.【檢《三禮圖》可見.】 襴衫

者, 今禮也.【如公服之狀, 乃有撗襴.】 必是故事中曾有兩

說, 各用一說, 而今遂合爲一. 旣矛盾而不合, 於是爲

此杜撰之說以文之耳. 更以報中第一項證之, 旣有斜

巾, 又有帽, 又有四脚, 又有冠, 一日之中, 一元之上

并加四服, 此亦并合古今之誤. 蓋斜巾本未成服之冠, 

如古之免帽, 却與四䙆2)衫爲稱; 四脚卽與襴衫爲稱. 

冠卽見《三禮圖》者, 當與直領衫裙爲稱. 今則并加四

者, 而下服有襴有裙, 亦是重複, 而眞直領之衣遂廢. 

只此一事, 便令人氣悶. 今幸有討論之命, 然亦未見訪

▶ 黃灝 : 字는 商伯·景夷, 號는 西坡. 南康人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권8에 실려 있다.

1) 切 : ̇ [두주 ‘切’, 唐本作‘竊’.]이 있다 ; 《全書》 ‘竊’

2) 䙆 : 定州本에는 뒤에 [소주《手鑑》, “睽桂切, 衣裾分也.”]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

181

尋士大夫之好古知禮者, 次第又只是茅纒紙裏, 不成頭

緒. 近報作百日禮數, 此亦不經之甚. 且唐制本爲王公

以下, 豈國家所宜用耶?〖詳見本書六十九卷〈君臣服議〉. “䙆”: 

《手鑑》, “睽桂切, 衣裾分也.”〗

(知舊⾨⼈問答39-3) 

經文“物格”, 猶可以一事言; “知至”, 則指吾心所可知

處, 不容更有未盡矣. 程子一3)日一件者, 格物工夫次

第也; 脫然貫通者, 知至效驗極致也. 不循其序而遽責̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

其全̇ ̇ , 則爲自罔̇ ̇ ̇ ̇ ; 但求粗曉而不期貫通̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則爲自畫̇ ̇ ̇ ̇ . 故̇

古經̇ ̇ ･程子之言未見其有不同也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .〖商伯引“‘知止能得’, 《或問》

以爲必盡窮天下之理然後可以得所止, 與程子言格物工夫, 似不同云

云.” 故答之如此.〗
論萬物之一原̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則理同而氣異̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 觀萬物之異體̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則氣猶̇ ̇ ̇

相近而理絶不同也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 氣之異者̇ ̇ ̇ ̇ , 粹駁之不齊̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ; 理之異̇ ̇ ̇

者̇, 偏全之或異̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 幸更詳之, 自當無可疑也. 

“未發之前̇ ̇ ̇ ̇ , 唯當̇ ̇ 敬以持養̊ ̊ ̊ ̊ ; 旣發之後̇ ̇ ̇ ̇ , 又當̇ ̇ 敬以察̊ ̊ ̊

之̊. 未發之中̇ ̇ ̇ ̇ 4), 不待推求而已瞭然於心目̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 一有求̇ ̇ ̇

3) 一 : 定州本 ‘六’

4) 中 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

182

之之心̇ ̇ ̇ , 則其未發者固已不得而見矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .” 剖析可謂明

白. 呂氏欲求中於未發之前而執之, 誠無是理. 然旣

發之情是心之用, 審察於此, 未免以心觀心. 前章5)

《或問》謂別以一心求此一心爲甚誤.6) 《論語或

問》〈觀過知仁〉章亦有此說. 豈非學者不能̇ ̇ ̇ ̇ 居̊7)敬̊

以持養̇ ̇ ̇ , 格物̊ ̊ 以致知̇ ̇ , 專務反求於心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 迫急危殆̇ ̇ ̇ ̇ , 無̇

科級依據̇ ̇ ̇ ̇ , 或流入於異端̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 與̇始終持敬̊ ̊ ̊ ̊ ･體用相涵̊ ̊ ̊ ̊ 8)･
意味接續̊ ̊ ̊ ̊ 者爲不同也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ?9)

已發之處̊ ̊ ̊ ̊ , 以心之本體權度̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 審其心之所發̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 恐有輕重̊ ̊ ̊ ̊

長短之差耳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 所謂 ̊ ̊ “物皆然̊ ̊ ̊ , 心爲甚̊ ̊ ̊ ”是也̊ ̊ . 若欲以所

發之心別求心之本體, 則無此理矣. 此胡氏“觀過知仁”

之說所以爲不可行也. 

(知舊⾨⼈問答39-4)

熹自少日幸蒙師友之訓, 得窺聖學門戶. 退與朋友講

之, 聞而信者固多, 然能終始用力而不爲中道之廢者甚

5) 章 : 定州本 ‘童’

6) 爲甚誤 : 《全書》에는 앞에 ‘見此一心’이 있다.

7) 居 : 海州本에는 방점이 있다. 

8) 涵 : 定州本 ‘經’

9) 未發之前……爲不同也 : 여기에서는 底一字로 편집되어 있으나 《全書》에서는 본

문과 같이 편집되어 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

183

少. 況年大官逹, 則其忽然忘之者益以速矣. 區區以此

每深憂之, 恐先師傳付之旨至此而遂絶也. 今得來問, 

每以此事爲念, 而其論說亦多與鄙意合, 乃知此̇ ̇ ̇ 道̊猶有̇ ̇

望也̇ ̇ , 幸甚幸甚. 如前時所論仁義禮智之說【此是去年信

州發來書】･今者所論讀《易》之說･眞無欲之說, 皆平正

精切, 非一槪悠悠之論. 且年亦過中, 而更閱世故又已

多矣, 乃能切切用力於此, 愈於年少新學之爲者, 是可

尙已. 更願勉旃, 有以卒副所望, 則又大幸之甚也. 熹

再拜. 

 



定本 退溪全書 □19

184

節要0170(1109) (知舊⾨⼈問答40-1~3) (卷11:12右) (晦庵集 卷46)

答詹元善【體仁】〖建之武夷人. 元善父慥, 授室浦城 張氏. 

元善幼出爲伯舅張氏後, 故第三書有‘歸宗’之語. 天資超邁, 志守

卓然, 學以存誠･謹獨爲主, 時論紛紜, 處之澹然. 後徙居霅川, 酣

飫圖史, 人不能窺其際.〗1)

(知舊⾨⼈問答40-1)

雅聞左右才雋行馴, 好學不倦, 私竊歎慕, 以爲天之賦

予如是, 其不苟然矣. 獨恨未獲從容, 未知所學者果何

學耳. 世衰道喪, 俗學多岐, 天理不明, 人心頗僻, 未

有甚於此時者. 熹竊不自知其淺陋, 方以其所聞於師友

者夙夜勉焉, 而志力不強, 未知攸濟, 是以樂聞賢者之

風而有望於切磨之助. 㐲惟益厲初心, 求知所至而用力 

焉, 有以慰此懷也. 僭易, 皇恐皇恐. 承喩請祠之意, 

深所未曉. 然元履已歸, 不知曾爲辦此事否? 若熹之

意, 則以爲政煩民困, 正有官君子盡心竭力之時, 若人

人內顧其私, 各爲自逸之計, 則分義廢矣. 至於盜賊公

▶ 詹儀之 : 1123~1189. 字는 體仁, 號는 虚舟. 

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권8에 실려 있

다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

185

行, 善良蒙害, 尉捕之職也, 何不忍之有? 若以爲實有

可哀矜者, 則當明言於上, 而求所以振業之, 使不至於

爲盜, 雖以獲戾, 所不辭也. 又何避此而求去之亟乎? 

若夫祠官, 無事之祿, 本非義理所安, 前軰蓋辭尊辭

富, 則莫之肯爲. 熹之不肖, 固不足言, 然居此官最久, 

前後三請, 亦皆有故, 非以辭難就逸而爲之也. 

(知舊⾨⼈問答40-2)

昨致書後, 宋臣見過, 能道比來賢者所誦書, 若將應科

目之爲者, 已竊憂之. 又於元履處見所著書反1)《孟子》

說, 然後慨然發歎, 不意賢者用心之差乃至於此! 便欲

致書相曉, 而久不値便, 以至于今, 蓋未嘗一日不徃來

于懷也. 夫義利之間, 所差毫末, 而舜･跖之歸異焉. 

是以在昔君子之爲學也, 莊敬涵養以立其本, 而講於義

理以發明2)之, 則其口之所誦也有正業, 而心之所處也

有常分矣. 至於希世取寵之事, 不惟有所愧而不敢, 實

亦有所急而不暇焉. 今左右乃方讀本3)經而治詞業, 是

1) 反 : 定州本 ‘及’

2) 發明 : 海州本에는 백권이 있다.

3) 本 : 定州本 ‘水’



定本 退溪全書 □19

186

何外慕之重而自待之輕邪? 竊謂此心不除, 決無入道

之理. 至於談經之際, 則又專以人欲之私妄意聖賢, 其

言險譎乖戾, 不近人理, 聞之使人耳聾心悸, 不謂斯言

一旦而出於賢者之口也! 養氣之說, 雖不至是, 然掇拾

老･莊荒誕之餘, 以求入乎聖賢敬義之實, 亦非熹之所

敢聞也. 前書所謂儒名而釋學, 潘･張特其小小者耳. 

蘇氏兄弟乃以儀･秦･老･佛, 合爲一人, 其爲學者心術

之禍最爲酷烈, 而世莫之知也. 前書微發其端, 蓋預憂

左右之將䧟焉, 而不知其深入之久已如此矣. 感下問之

勤, 不忍隱嘿, 不識能聽之否? 

(知舊⾨⼈問答40-3)

歸宗之請, 計已報可. 此於人情恩義之間有難處者, 而

輕重本末事理甚明, 自見賢者之不安於此者有年矣. 今

追贈之榮旣及泉壤, 則於恩意已爲曲盡･但異時所以益

致其惓惓不忘之意, 如范公之於朱氏者, 此論想已素定

也. 近日大除拜, 一番紛紜, 雖公議幸伸, 然自此中外

之責愈重, 而其人之才智局度猶昔人也, 不知何以處此

乎? 大抵近年風俗浮淺, 士大夫之賢者不過守文墨･按



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

187

故事, 說得幾句好話而己. 如狄梁公･寇萊公･杜･范･冨･
韓諸公規模事業, 固未嘗有講之者, 下至王介甫做處, 

亦模4)索不著. 其有讀得楚漢･孫劉･楊李間數十卷書者, 

則又便有不作士大夫之意, 善人君子莫能抗也. 端居深

念, 爲之永慨, 未知天意竟如何耳. 子靜旅櫬經由, 聞

甚周旋之, 此殊可傷. 見其平日大拍頭･胡叫喚, 豈謂

遽至此哉! 然其說頗行於江湖間, 損賢者之志而益愚者

之過, 不知此禍又何時而已耳. 許教似亦小中毒也. 如

何如何? 

4) 模 : 《全書》 ‘摸’



定本 退溪全書 □19

188

節要0171(1110) (知舊⾨⼈問答41-1~4) (卷11:15右) (晦庵集 卷46)

答潘叔度〖景憲〗

(知舊⾨⼈問答41-1) 

所論標準襲取之戒, 極爲精密. 然所謂“有爲若是, 如

舜而已”者, 必自有的實平穩下功夫處, 非是徒然晝思

夜度, 以己所爲校舜所爲, 而切切然惟恐不如舜也. 譬̇

如病人̇ ̇ ̇ , 正當循序服藥̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 積漸將理̇ ̇ ̇ ̇ , 使氣體浸充̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 可及̇ ̇

平人而後已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈可責效於一丸一散̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･一朝一夕之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇

遽怪其不及平人哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 黙誦《中庸》一卷於寐覺之時, 此

亦甚善. 然與其必誦一過̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不若̇ ̇ 虛心玩理之從容而有味̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

也̊1).

(知舊⾨⼈問答41-2) 

來喩縷縷, 備見立志之遠, 歎服良深. 但所謂“敬之爲

▶ 潘景憲 : 1134~1190. 字는 叔度. 金華人.

[編輯考] 같은 제목 아래 4통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권8에 실려 있

다.

1) 之從容而有味也 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

189

言所以名持存之理”者, 於鄙意似未安. 蓋人心至靈̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

主宰萬變̇ ̇ ̇ ̇ , 而非物所能宰̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 2), 故纔有執持之意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 卽是此̇ ̇ ̇

心先自動了̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此̇程夫子所以每言坐忘卽是坐馳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又因黙̇ ̇ ̇

數倉柱發明其說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而其指示學者操存之道̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 3), 則必曰̇ ̇ ̇ : 

“敬以直內̊ ̊ ̊ ̊ ”, 而又有̇ ̇ ̇ “以敬直內便不直矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”之云也̇ ̇ ̇ . 蓋惟̇ ̇

整齊嚴肅̊ ̊ ̊ ̊ , 則中有主而心自存̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 非是別有以操存乎此而̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

後以敬名其理也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此類初若名言小失, 不足深辨, 然欲

放過, 則恐於日用之功不能無害, 故輒言之.

(知舊⾨⼈問答41-3) 

所喩“敬4)者, 存在之謂”, 此語固好, 然乃指敬之成功

而言. 若只論敬̊字下功夫處, 蓋所以持守此心而欲其存̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

在之術耳.̇ ̇ ̇ ̇ 5̇) 只著一“畏̊”字形容, 亦自見得. 故和靖 尹

公只以收斂身心̊ ̊ ̊ ̊ 言之, 此理至約. 若如來喩, 却似太瀾

飜也. 大抵諸所誨諭, 似皆傷於語言道理頭緖多【云云】. 

愚意且欲賢者於此稍加屛置, 而虛心觀理於平易專一̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

之地̊ ̊ , 不審於意果如何也? 

2) 人心……能宰 : 海州本에는 백권이 있다.

3) 操存之道 : 海州本에는 백권이 있다.

4) 敬 : 海州本에는 백권이 있다.

5) 所以……術耳 : 海州本에는 백권이 있다. 



定本 退溪全書 □19

190

(知舊⾨⼈問答41-4) 

熹衰病, 今歲幸不至劇, 但精力益衰, 目力全短, 看文

字不得. 暝目閒坐̊ ̊ ̊ ̊ , 却得收拾放心̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 覺得日前外面走作̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

不少̇ ̇ , 頗恨盲廢之不早也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 看書鮮識之喩誠然, 然嚴霜

大凍6)之中, 豈無些小風和日暖意思? 要是多者勝耳. 

醍醐毒藥之喩, 恐亦過當. 聖賢只得立言垂世, 從違眞

僞却在他人, 如何必得? 況吾輩所急在於自明, 正不當

常以此念橫在胸中也. 陳膚仲近得書, 云欲旦夕過此. 

此等人未欠講論, 却是欠收斂̊ ̊ . 此又是別一個話頭, 要

之須面論乃究耳. 吾人無用於世̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只自己身心一段事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

又不曾講究得徹̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 衆盲摸象̇ ̇ ̇ ̇ , 各說異端̇ ̇ ̇ ̇ , 不知却如何收̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

殺̇? 可慮可慮̇ ̇ ̇ ̇ , 奈何奈何̇ ̇ ̇ ̇ ?〖“嚴霜大凍之中, 豈無些少風和日暖

意思”: 《語類》謂“周舜弼曰: ‘天下只有善惡兩端. 比如陰陽在天地間, 

風和日暖, 萬物發生, 此是善底意思, 及群陰用事, 則萬物彫瘁, 惡之在

人亦然云云.” 叔度所諭未聞, 然今以此意觀之, 叔度意似謂人私欲惡念

蔽錮, 故看書昏惑, 鮮能識破答云云, 謂蔽錮之中, 豈無些善端開發, 顧

發者少而錮者多, 爲所勝故昏不能識得耳. “醍醐毒藥”: 聖人垂世立言, 

如醍醐養人. 後人以僞託眞, 以亂天下, 如毒藥. 更詳之.〗 

6) 凍 : 海州本 ‘涷’



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

191

節要0172(1111) (知舊⾨⼈問答42-1~8) (卷11:17左) (晦庵集 卷46)

 

答潘叔昌

(知舊⾨⼈問答41-1)

熹講聞雋譽, 爲日蓋久, 每恨未及際晤, 以慰所懷. 玆

承不鄙, 遠貽誨帖, 傾倒甚至. 自顧凉薄, 何以堪之? 

反復再三, 有愧而已. 卽日冬寒, 伏惟進德日新, 尊履

多福. 熹蚤獲執侍先生君子之側, 粗知以問學爲事, 而

躬行不力, 老大無聞, 顧省平生第有愧恨. 左右才高識

明, 所以自期蓋已不淺, 乃不知其如此而辱垂問焉, 則

已誤矣. 況所謂日用之間不放不亂者, 又熹之所以早夜

竭力而未能彷彿者, 其何以有助於高明之萬一乎? 然̇

先其所難而不計其獲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 聖賢所以̇ ̇ ̇ ̇ 教̊1)人爲仁̊ ̊ ̊ 之方也̇ ̇ ̇ . 熹

雖不敏, 願與賢者共勉焉.

▶ 潘景愈 : 字는 叔昌. 潘景憲(叔度)의 동생.

[編輯考] 같은 제목 아래 8통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권8에 실려 있

다.

1) 教 : 《全書》 ‘示’



定本 退溪全書 □19

192

(知舊⾨⼈問答42-2) 

細讀來喩2), 足見爲己̊ ̊ 之力. 但學者先須置身於法度規̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

矩中̇ ̇ , 使持於此者足以勝乎彼̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則自然有進步處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 如̇孔

子之告̇ ̇ 顔淵, 以非禮勿視̊ ̊ ̊ ̊ ･聽̊･言̊･動爲克己之目̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 3), 亦̇

可見矣̇ ̇ ̇ . 若自無措足之地̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而欲搜羅抉剔於思慮隱微之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

中̇, 以求所謂人欲之難克者而克之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則亦代翕代張̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･沒̇

世窮年而不能有以立矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 躬所未逮, 姑誦所聞, 已深愧

靦, 惟明者有以裁之.

(知舊⾨⼈問答42-3)

昨聞叔度兄頗爲佛學, 因獻所疑, 大蒙峻却, 愧悚深

矣. 今不敢復言, 而其未已之意不免因子約達之. 恐其

過江未還, 煩爲略道鄙意. 大抵近世儒者, 於聖賢之言

未嘗深求其義理之極致, 而惟以多求劇讀爲功, 故往往

遂以吾學爲容易之空言, 而求所以進實功･除實病者, 皆

必求之於彼. 殊不知將適千里而迷於所向̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 吾恐其進步̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之日遠而稅駕之日賖也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今若未能決意自拔, 得且姑置

2) 喩 : 定州本 ‘兪’

3) 非禮……之目 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

193

其說, 而專意於吾學, 捐去雜博, 專讀一書̊ ̊ ̊ ̊ , 虛心游意̊ ̊ ̊ ̊ , 

以求夫義理之所在̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 如此三年, 不得而後改圖, 則朋友

之心無所復恨, 而於其所以進功除病之實, 亦未爲晩也. 

如何如何? 

(知舊⾨⼈問答42-4)

承喩讀李･陸･孫氏之書, 慨然有感, 此見進學不倦之

意. 然熹愚意, 學者當且就聖門文字中硏究, 得個入頭

處, 却看此等, 其合者固所不遺, 而其不合者亦易看

破, 自然不費功力也. 嘗竊私怪彼中朋友不肯於《論

語》･《孟子》･《中庸》･《大學》深下功夫, 而泛觀

博取於一時議論之間, 所以頭緖多而眼目少̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･規模廣而̇ ̇ ̇ ̇

意味不長̇ ̇ ̇ ̇ . 試以《孟子》論子路･管仲處觀之, 可見其

得失矣. 不審明者以爲如何? 沈叔晦章疏出於何人? 

大抵世俗近年一種議論愈見卑狹̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 今人擡頭不起̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･轉身̇ ̇

不得̇ ̇ . 看此頭勢̇ ̇ ̇ ̇ , 只有山林是安樂處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 別無可商量也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .
〖“李陸孫氏”: 疑李翺･陸贄･孫明復.〗

(知舊⾨⼈問答42-5) 



定本 退溪全書 □19

194

示喩天上無不識字底神仙, 此論甚中一偏之弊̇, 然̇4)亦̇

恐只學得識字̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却不曾學得上天̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 卽不如且學上天耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

上得天了̇ ̇ ̇ ̇ , 却旋學̇ ̇ ̇ “上天̇ ̇ 5)人̇”亦不妨也̇ ̇ ̇ ̇ . 中年以後, 氣

血精神能有幾何? 不是記故事時節. 熹以目昏, 不敢著

力讀書, 閒中靜坐̊ ̊ ̊ ̊ , 收歛身心̊ ̊ ̊ ̊ , 頗覺得力̊ ̊ ̊ ̊ . 間起看書, 

聊復遮眼. 遇有會心處, 時一喟然耳. 《六國表》議

論, 乃是衰世一種卑陋之說, 吾輩平日講誦聖賢, 何爲

却取此等議論以爲標的? 殊不可曉. 建州有徐柟者, 常

言秦始皇賢於湯･武,管仲賢於夫子, 朋友間每每傳以爲

笑, 不謂來說亦頗似之也. 此恐是日前於根本上不曾大

段用功, 而便於討論世變處著力太深6), 所以不免此弊. 

向答子約一書, 亦極言之, 正恐赤幟已立, 未必以爲然

耳. 熹老矣, 不復有意於此世, 區區鄙懷, 猶欲勉率同

志之士熟講勤行, 以趣聖賢之域. 不謂近年異論蠭起, 

高者溺於虛無, 下者淪於卑陋, 各執己見, 不合不公, 

使人憂歎, 不知所以爲計. 而今而後̇ ̇ ̇ ̇ , 亦不復敢以此望̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

於今世之人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 姑抱遺經以待後之學者而已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 不審明者以

爲如何? 

4) 弊然 : 定州本에는 방점이 없다.

5) 天 : 《全書》 ‘大’

6) 深 : 定州本 ‘甚’



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

195

(知舊⾨⼈問答42-6)

示諭漢･唐初事, 以兩家論優劣則然, 以三代之天吏言

之, 則其本領恐不但如此. 若子房･孔明之所黽勉, 亦

正是渠欠闕處. 吾輩正當以聖賢爲師, 取其是而監其非, 

不當以彼爲準則也. 今人只爲不見天理本原̊ ̊ ̊ ̊ , 而有汲汲

以就功名之心, 故其義論見識往往卑陋, 多方遷就, 下

梢頭只是成就一個私意, 更有甚好事? 若必以爲然, 卽

程正叔寧可終身只作國子祭酒̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却讓他̇ ̇ ̇ 陳正己作宰相

也. 可怪可怪!

(知舊⾨⼈問答42-7) 

前書示及《易傳》二義, 陰陽交和, 恐非是指君子小人

而言. 君子之於小人, 固不當過爲忿疾, 然無交和之

理. 韓･富當時事力蓋不足以勝二姦, 非固欲與之和也. 

元祐誠有過甚處, 然當時事勢, 恐不如此亦不免禍. 要

當有以開悟人主之心, 乃絶後患耳. 東漢誅宦官事, 前

輩多論之, 大略皆如來喩. 然嘗細考其事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 恐禍根不̇ ̇ ̇ ̇

除̇, 終無可安之理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 後人據紙上語指點前人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 甚易爲̇ ̇ ̇



定本 退溪全書 □19

196

力̇, 不知事到手頭實要處斷̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 毫髮之間便有成敗̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不是̇ ̇

容易事̇ ̇ ̇ . 若使̇ ̇ 陳･竇只誅得首惡一二人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 後來未必不取̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

王允･五王之禍也̇ ̇ ̇ .

(知舊⾨⼈問答42-8) 

所示“內外交養, 勿使偏枯; 聞斯行之, 不必猶豫”, 此

正今日應病良藥也.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

197

節要0173(1112) (知舊⾨⼈問答43-1~2) (卷11:21左) (晦庵集 卷46)

答劉叔文1)

(知舊⾨⼈問答43-1) 

所謂理̊與氣̊, 此決是二物. 但在物上看̇ ̇ ̇ ̇ , 則二物渾淪, 

不可分開各在一處, 然不害二物之各爲一物也. 若在̇理̊

上看̇ ̇ , 則雖未有物而已有物之理, 然亦但有其理而已, 

末嘗實有是物也. 大凡看此等處須認得分明, 又兼始

終, 方是不錯. 只看〈太極圖〉熹所解第一段, 便見意

思矣. 若未會得, 且̇虛心平看̊ ̊ ̊ ̊ , 未要硬便主張̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 久之自̊ ̊ ̊

有見處̊ ̊ ̊ , 不費許多閒說話也. 如此虛心理會不得時, 却

守取舊來所見, 亦未爲晩耳. 如或未然, 且放下此一

說, 別看他處. 道理尙多, 或恐別因一事透著此理, 亦

不可知. 不必守此膠漆之盆, 枉費心力也.

(知舊⾨⼈問答43-2) 

▶ 劉叔文

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권8에 실려 있

다.



定本 退溪全書 □19

198

細詳來喩, 依舊辨別“性̊･氣̊”兩字不出. 須知未有此氣

已有此性, 氣有不存, 性却常在. 雖其方在氣中, 然氣

自氣, 性自性, 亦自不相夾雜. 至論其徧體於物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無處̇ ̇

不在̇ ̇ , 則又不論氣之精粗而莫不有是理焉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 1)̇ :̇ 不當以氣

之精者爲性, 性之粗者爲氣也.〖來說“精而又精不可名狀, 所

以不得已而強名之曰太極”, 又曰“氣愈精而理存焉”, 皆是指氣爲性之

誤. “莫不有是理”: 今按, 理不囿於氣, 故能無物不在.2)〗

1) 至論……理焉 : 定州本에는 뒤에 [소주 今按, 理不囿於氣, 故能無物不在.]가 있다.

2) 誤莫不有是……故能無物不在 : 海州本에는 없다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

199

節要0174(1113) (知舊⾨⼈問答44) (卷11:22左) (晦庵集 卷46)

答王子充

老兄深靜篤實, 天資甚美, 平時於輩流中心所敬仰. 顧

恨相從日淺, 未得深扣所存, 以自警策. 今讀來教, 乃

有懶弱自安之語, 何邪? 大抵今日之弊, 務講學̊ ̊ 者多闕

於踐履, 而專踐履1)者又遂以講學爲無益. 殊不知因踐̇ ̇ ̇ ̇ ̇

履之實以致講學之功̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 使所知益明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則所守日固̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 與彼

區區口耳之間者固不可同日而語矣. 不然, 所存雖正, 

所發雖審, 切2)恐終未免於私意之累, 徒爲拘滯而卒無

所發明也. 

▶ 王子充 : 字는 子充, 이름은 未詳. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권8에 실려 있다.

1) 踐履 : 海州本에 백권이 있다.

2) 切 : [두주 ‘切’, 唐本作‘竊’.]이 있다 ; 《全書》 ‘竊’



定本 退溪全書 □19

200

節要0175(1114) (知舊⾨⼈問答45-1~3) (卷11:23右) (晦庵集 卷46)

答胡伯逢1)

(知舊⾨⼈問答45-1) 

男女居室, 人事之至近, 而道行乎其間, 此君子之道所

以費而隱也. 然幽闇之中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 袵席之上̇ ̇ ̇ ̇ , 人或褻而慢之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

則天命有所不行矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此君子之道所以造端乎夫婦之微̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

密̇, 而語其極則察乎天地之高深也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 然非̇ ̇ 知幾̊ ̊ , 愼獨̊ ̊ 之̇

君子̇ ̇ , 其孰能體之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 《易》首於〈乾〉･〈坤〉而中於

〈感〉･〈恒〉, 《禮》謹大昏, 而《詩》以〈二南〉爲

正始之道, 其以此歟? 《知言》亦曰: “道存乎飮食̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 男̇

女之事̇ ̇ ̇ , 而溺於流者不知其精̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”, 又日: “接而知有禮̇ ̇ ̇ ̇ ̇

焉̇, 交而知有道焉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 惟̇敬̊者能守而不失耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”, 亦此意也.

(知舊⾨⼈問答45-2) 

昨承喩及‘知仁’之說, 極荷開曉之詳. 然愚意終覺未安. 

▶ 胡大原 : 字는 伯逢. 胡寅의 아들이며, 胡宏의 조카.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권8에 실려 있

다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

201

來諭大抵專以自知自治爲說, 此誠是也. 然聖人之言有

近有遠, 有緩有急. 《論語》一書, 言知人處亦豈少耶? 

大抵讀書須是̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 虛心平氣̊ ̊ ̊ ̊ , 優游玩味̊ ̊ ̊ ̊ , 徐觀聖賢立言本意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

所向如何̇ ̇ ̇ ̇ , 然後隨其遠近淺深̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･輕重緩急而爲之說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 如

孟子所謂“以意逆志”者, 庶乎可以得之. 若便以吾先入

之說橫於胸次, 而驅率聖賢之言以從己意, 設使義理可

通, 已涉私意穿鑿而不免於郢書燕說之誚, 況又義理窒

礙, 亦有所不可行者乎? 

(知舊⾨⼈問答43-3) 

知言之書, 用意深遠, 析理精微, 豈末學所敢輕議? 向

輒疑之, 自知已犯不韙之罪矣. 然旣蒙垂諭, 反復思之, 

似亦尙有一說, 今請言之. 蓋孟子所謂“性善̊ ̊ ”者, 以其

本體̊ ̊ 言之, 仁･義･禮･智之未發者是也.【程子曰: “‘止於至

善’, ‘不明乎善’, 此言善者義理之精微, 無可得而名, 姑以至善目之”是

也. 又曰: “人之生也, 其本眞而靜. 其未發也, 五性具焉, 曰仁･義･禮･
智･信.”】 所謂“可以爲善̊”1)者, 以其用̊2)處言之, 四端

之情發而中節者是也.【程子曰: “‘繼之者善’, 此言善却言得輕. 

1) 可以爲善 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 用 : 定州本에는 백권이 없다.



定本 退溪全書 □19

202

但謂繼斯道者莫非善也, 不可謂惡”是也.】 蓋性之與情, 雖有未

發已發之不同, 然其所謂善者, 則血脈貫通, 初未嘗有

不同也.【程子曰: “喜怒哀樂未發, 何嘗不善? 發而中節, 則無往而不

善”是也.】 此孟子道性善之本意, 伊洛諸君子之所傳而

未之有改者也. 《知言》固非以性爲不善者, 竊原其意, 

蓋欲極其高遠以言性, 而不知名言之失反陷性於搖蕩恣

睢･駁雜不純之地也.【所謂極其高遠以言性者, 以性爲未發, 以善

爲已發, 而惟恐夫已發者之混夫未發者也. 所謂‘名言之失’者, 不察乎至

善之本然, 而槪謂善爲已發也. 所謂‘反陷性於搖蕩恣睢, 駁雜不純之地’

者, 旣於未發之前除却‘善’字, 卽此‘性’字便無著實道理, 只成一個空虛

底物, 隨善隨惡, 無所不爲. 所以有‘發而中節, 然後爲善:; 發不中節, 

然後爲惡’之說. 又有‘好惡性也, 君子好惡以道, 小人好惡以己’之說. 是

皆公都子所問, 告子所言, 而孟子所闢者, 已非所以言性矣. 又其甚者, 

至謂天理人欲同體異用, 則是謂本性之中已有此人欲也. 尤爲害理, 不

可不察.】 竊意此等偶出於前輩一時之言, 非其終身所守, 

不可易之定論. 今旣未敢遽改, 則與其爭之而愈失聖賢

之意, 違義理之實, 似不若存而不論之爲愈也. 



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

203

節要0176(1115) (知舊⾨⼈問答46) (卷11:25左) (晦庵集 卷46)

答黃仁卿【東】〖勉齋之兄〗

所示《春秋》大旨, 甚善. 此經固當以類例相通, 然亦

先須隨事觀̊ ̊ ̊ ̊ 理̊, 反復涵泳̊ ̊ ̊ ̊ , 今胸次開闊̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 義理貫通̊ ̊ ̊ ̊ 1), 

方有意味̊ ̊ ̊ ̊ . 若便一向如此排定說殺, 正使在彼分上斷得

十分的當, 却於自己分上都不見得個從容活絡受用, 則

亦何益於事邪? 大抵不論看書與日用功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 皆要放開̊ ̊ ̊ ̊

心胸̊ ̊ , 今其平易廣闊̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 方可徐徐旋看道理̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 浸灌培養̊ ̊ ̊ ̊ .2) 

切忌合下便立己意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 把捉得太緊了̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 卽氣象急迫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 田地̇ ̇

狹̇3)隘̇, 無處著功夫也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此非獨是讀書法, 亦是仁卿分̇

上̇變化氣質底道理̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 也. 然看《春秋》外, 更誦《論》･
《孟》, 及看《近思錄》等書, 以助其趣乃佳. 若只如

此, 實恐枯燥, 難見功耳. 

▶ 黃東 : 字는 仁卿. 黃榦의 형.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권8에 실려 있다.

1) 貫通 : 海州本･定州本 ‘通貫’

2) 皆要放開心胸……浸灌培養 : 海州本에는 방점이 있다.

3) 狹 : 定州本 ‘陋’



定本 退溪全書 □19

204

節要0177(1116) (知舊⾨⼈問答47-1~4) (卷11:26右) (晦庵集 卷46)

答黃直卿【榦】1)

(知舊⾨⼈問答47-1) 

別紙之喩, 如此處心甚善, 然亦似有先立標準之病. 武

侯所謂̇ ̇ “鞠躬盡力̇ ̇ ̇ ̇ , 死而後已̇ ̇ ̇ ̇ ”, 成敗利鈍̇ ̇ ̇ ̇ , 非能逆睹̇ ̇ ̇ ̇

者̇, 非獨建立事功爲然也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 如此̇ ̇ , 則知處不期寬而自̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

寬̇, 行處不期遠而自遠矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 試更思之. 

(知舊⾨⼈問答47-2) 

子春聞時相過, 甚善. 爲學直是先要立本̊ ̊ , 文義却可且

與說出正意, 令其寬心玩味̊ ̊ ̊ ̊ , 未可便令考校同異, 硏究

纖悉, 恐其意思促迫, 難得長進. 將來見得大意, 略擧

一二節目, 漸次理會, 蓋未晩也. 此是向來差誤̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 今幸̇ ̇

得見̇ ̇ , 却須勇革̇ ̇ ̇ ̇ , 不可苟避譏笑̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却誤人也̇ ̇ ̇ ̇ .

▶ 黃榦 : 1152~1221. 字는 直卿, 號는 勉齋. 朱熹의 문인이자 사위.

[編輯考] 같은 제목 아래 4통의 편지가 실려 있다. 海州本에는 권9, 定州本에는 권8에 

실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

205

(知舊⾨⼈問答47-3) 

示喩讀書次第, 甚善. 但所諭“先天̊ ̊ ”･“太極̊ ̊ ”之義1), 覺

得大段局促.2) 日用之間̇ ̇ ̇ ̇ , 只教此心常明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而隨事觀理̇ ̇ ̇ ̇ ̇

以培養之̇ ̇ ̇ ̇ , 自當有進̇ ̇ ̇ ̇ . 才覺如此狹隘拘迫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却恐不能得̇ ̇ ̇ ̇ ̇

展拓也̇ ̇ ̇ .

(知舊⾨⼈問答47-4) 

所論太極3)散爲萬物, 而萬物各具太極, 見得道不可須

臾離之意, 而與一貫之指･川上之歎･萬物皆備之說相合, 

學者當體此意, 造次顚沛不可間斷,4) 此說大槪得之. 

但周子之意若只如此, 則當時只說此一句足矣, 何用更

說許多陰陽･五行･中正･仁義及《通書》一部種種諸說

邪?【《通書》中所謂‘誠無爲’者, 太極也; ‘幾善惡’者, 陰陽也; 德日

仁･義･禮･智 ･信者, 五行也. 皆就圖上說出. 其餘如靜虛･動宜･禮先･
樂後･淡且和･果而確之類, 亦是圖中陰陽動靜之意.】 蓋旣曰各具

太極, 則此處便又有陰陽五行許多道理, 須要隨處一一

盡得. 如先天之說, 亦是太極散爲六十四卦, 三百八十

1) 義 : 定州本 ‘意’

2) 但所諭……覺得大段局促 : 海州本에는 방점이 있다.

3) 太極 : 海州本에는 백권이 있다.

4) 散爲萬物……造次顚沛不可間斷 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

206

四爻. 而一卦一爻莫不具一太極, 其各具一太極處, 又

便有許多道理, 須要隨處盡得, 皆不但爲塊然自守之計

而已也. 然此亦只是大槪法象, 若論日用功夫, 則所守

須先有個自家親切要約處, 不可必待見圖而後逐旋安排. 

其隨處運用, 亦須虛心平氣, 徐觀事理, 不可只就圖上

想像思惟也. 旣先有個立脚處, 又能由此推考證驗, 則

其胸中萬理洞然, 通透活絡, 而其立處自不費力而愈堅

牢開闊矣. 若但寸寸銖銖比量湊合, 逐旋將來做工夫, 

則亦何由有進步處邪? 



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

207

節要0178(1117) (知舊⾨⼈問答48-1~33) (卷11:28右) (晦庵集 

卷47~48)

答呂子約【祖儉】〖東萊之弟〗1)

(知舊⾨⼈問答48-1) 

喩及日來進學之功, 尤慰孤陋, 且深有助於警省, 爲惠

厚矣. 氣質未化̇ ̇ ̇ ̇ , 偏重難反̇ ̇ ̇ ̇ , 學者之通病. 今亦但當用̇ ̇ ̇ ̇ ̇

力於̇ ̇ 恭敬持養之地̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而玩意義理以培養之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不必反復較̇ ̇ ̇ ̇ ̇

計̇, 悔咎剋̇ ̇ ̇ 1)責̇, 如此太深̇ ̇ ̇ ̇ , 却恐有害淸明和樂之氣象̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

亦足以妨日新之益也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答48-2) 

示諭縷縷, 備見篤學力行之意, 然未免較計務獲之病, 

著此意思橫在方寸間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 2), 日夕紛擾̇ ̇ ̇ ̇ , 非所以進於日新̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 3)

▶ 呂祖儉: 未詳~1196. 字는 子約, 號는 大愚. 金華人. 呂祖謙(1137~1181)의 동생. 

[編輯考] 같은 제목 아래 32통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 

있다.

1) 剋 : 海州本･定州本 ‘克’

2) 間 : 定州本 ‘問’

3) 日新 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

208

也̇. 所讀書亦太多, 如人大病在床̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而衆醫雜進̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 百藥̇ ̇

交下̇ ̇ , 決無見效之理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 不若盡力一書, 令其反復通透而

復易一書之爲愈. 蓋不惟專力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 4)易見功夫̇ ̇ ̇ ̇ , 且是̇ ̇ 心定不̊ ̊ ̊

雜̊, 於涵養之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 亦有助也̇ ̇ ̇ ̇ . 又謂不欲但爲聞見之知, 此

固當然. 聞見之知5)要得正當, 亦非易事, 誠未可輕厭

而躐等也. 

(知舊⾨⼈問答48-3)

熹嘗謂知乾坤變化･萬物受命之理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則知生而知死矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 盡̇

親親̇ ̇ ･長長̇ ̇ ･貴貴̇ ̇ ･尊賢之道̇ ̇ ̇ ̇ , 則能事人而能事鬼矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 只如

此看, 意味自長. 

(知舊⾨⼈問答48-4)

示喩日用功夫有未到處, 此見省身克己用力之深, 不勝

歎仰. 然前後已屢奉聞, 不必如此計較迫切, 但̇6)措其̊ ̊

心於中和平正之地̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而深以義理灌漑培養之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 自然日有̊ ̊ ̊ ̊

進益̊ ̊ . 如其不然̇ ̇ ̇ ̇ , 則̇存養講習之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 未及一二̇ ̇ ̇ ̇ , 而疑悔勞̇ ̇ ̇ ̇

4) 專力 : 海州本에는 백권이 있다.

5) 聞見之知 : 《全書》에는 앞에 ‘然’이 있다.

6) 但 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

209

殆̇之病已奪其千百矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 試更思之. 至如讀書, 只且立下

一個簡易可常底程課, 日日依此, 積累功夫. 不要就生

疑慮, 旣要如此, 又要如彼, 枉費思慮言語, 下梢無到

頭處. 昔人所謂多岐亡羊̇ ̇ ̇ ̇ 7)者, 不可不戒也.

(知舊⾨⼈問答48-5)

事人事鬼, 當如來教. 又思事人之旨, 恐止是不敢

欺･不敢慢, 如此而致敬密察, 庶幾可以交神明矣.8)

此說甚好, 比熹說尤親切. 蓋親親･長長･貴貴･尊賢之

道固不外乎愛敬, 但如此說方親切耳. 

(知舊⾨⼈問答48-6)

夫《論語》所記, 皆聖人言行之要, 果能專意玩索̊ ̊ ̊ ̊ , 其

味無窮, 豈有滯固之理? 竊恐却是不曾專一, 故不見其

味而反以爲滯固耳. 至如讀《易》, 亦當遵用程子之言, 

卦･爻･〈繫辭〉自有先後. 今亦何所迫切而手忙脚亂一

至於此邪? 所論主一̊ ̊ ･主事之不同̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 恐亦未然̊ ̊ ̊ ̊ . 主一只̊ ̊ ̊

7) 多岐亡羊 : 海州本에는 백권이 있다.

8) 事人事鬼……交神明矣 : 여기에서는 底一字로 편집되어 있으나, 《全書》에는 본문

으로 편집되어 있다.



定本 退溪全書 □19

210

是專一̊ ̊ ̊ , 蓋無事則湛然安靜而不騖於動̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 有事則隨事應̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

變而不及乎他̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 是所謂主事者̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 乃所以爲主一者也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 觀

程子書中所論敬̊處, 類集而考之, 亦可見矣. 若是有所

係戀, 却是私意. 雖似專一不舍, 然旣有係戀̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則必有̇ ̇ ̇

事已過而心未忘̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 身在此而心在彼者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此其支離畔援̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

與̇主一無適̊ ̊ ̊ ̊ 9)非但不同̇ ̇ ̇ ̇ , 直是相反̇ ̇ ̇ ̇ . 今比而論之, 亦可

謂不察矣. 惟其不察於此, 是以未能專一̊而已有固必矜

持之戒, 身心彼此實有係戀支離之病, 而反不自知其

非. 又凡前後所言, 類皆瞻前顧後･一前一却之論, 不

曾坦然驀直行得數步̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此亦一個大病根株, 恐當痛下功

夫刊削, 不可悠悠又只如此說來說去, 久之看得只似尋

常也. 

(知舊⾨⼈問答48-7)

祖儉竊謂‘傳不習乎’亦須兼就不習而傳於人上說.〖云

云〗
所論甚善, 末後注脚尤好, 但恐文意未如此耳. 恐當放̇ ̇ ̇

下許多道理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 且̇平心̊ ̊ 10)看他文義向甚處去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 都不要將̇ ̇ ̇ ̇

9) 主一無適 : 海州本에는 방점이 있다.

10) 平心 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

211

道理向前牽拽他̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 待他文義有歸著去處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 穩帖分明後̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

却有個自然底道理出來̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 11), 不容毫髮有所增損抑揚̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

此處正好玩味也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 大抵先要̇ ̇ ̇ ̇ 虛心̊ ̊ 爲要耳̇ ̇ ̇ .

日用功夫固當縝密, 然覺得如此煩碎繳繞, 又似自縛殺

了. 故先生之意大抵且要簡節疏目, 先整頓得大體是

當, 然後却就上面子細點檢, 是亦學不躐等之意也.12)

〖前書論“三年無改”, 引李先生“每事用心如此, 恐駸駸然所失却多”之

語. 故此云云.〗 

鬼神之德, 粗入思慮, 竟於體物不遺上看得不透, 故

不自知而溺於釋氏處多. 近因相識有饋生鵝者, 欲

殺之, 則甚不忍. 欲貨之, 則取其利而殺其身, 恐有

冤之之意, 常感於中.【此病不已, 便入因果上去.】 又因夜

夢, 疑若有世間所謂鬼者欲出, 雖未睡覺, 然心知其

無, 以理却之, 竟無有也. 然中心不無驚悸. 若此類, 

則釋氏之說, 久久極易惑人, 但先入者爲主, 可以主

張, 然非實曉, 亦安能保也? 

鬼神只是氣之屈伸, 其德則天命之實理, 所謂誠13)也. 

11) 却有個自然底道理出來 : 海州本에는 방점이 있다.

12) 先生之意……不躐等之意也 : 海州本에는 방점이 있다.

13) 誠 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

212

天下豈有一物不以此爲體而後有物者邪? 以此推之, 則

體物而不可遺者見矣. 著實見得此理, 則聖賢所論一一

分明. 不然̇ ̇ , 且虛心向平易分明處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 14)別理會個題目̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 勿̇

久留情於此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却生別種怪異底病痛也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 生鵝之論, 只以

“子釣而不綱, 弋不射宿”･孟子“遠庖廚”之義斷之, 便

自直截.

(知舊⾨⼈問答48-8)

上蔡“以我視我聽”等言〖云云〗似未平正也. 

五峰作〈復齋記〉云: “知自反而以理視̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .” 此語無病. 

如此所引, 非惟有‘我’不平於下學切己功夫, 亦有任意

而失理之病.【其流弊之甚, 多至於妄作.】

“主忠信”之言後於“不重則不威”, 其意如何? 

聖賢所言爲學之序例如此, 須先自外面分明有形象處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

把捉扶竪起來̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不如今人動便說正心誠意, 却打入無形

影･無稽考處去也. 

(知舊⾨⼈問答48-9)

14) 且虛心向平易分明處 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

213

示喩讀書用力之意, 甚善. 所謂收15)拾向裏̊ ̊ ̊ , 固爲急̇ ̇ ̇

務̇, 但亦當̇ ̇ ̇ 16)虛以待之̊ ̊ ̊ ̊ , 則心體自存̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･善端自著̊ ̊ ̊ ̊ , 不可

一向抑遏安排也. 

(知舊⾨⼈問答48-10)

所示心無形體之說, 鄙意正謂如此, 不謂賢者之偶同

也. 然所謂寂然之本體殊未明白之云者, 此則未然. 蓋

操之而存̇ ̇ ̇ ̇ 17), 則只此便是̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 本體̊ ̊ , 不待別求̇ ̇ ̇ ̇ . 惟其̇ ̇ 18)操̊

之久而且熟̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 自然安於義理而不妄動̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 則所謂̇ ̇ ̇ 寂然̊ ̊ 19)

者̇, 當不待察識而自呈露矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今乃欲於此頃刻之存遽加

察識, 以求其寂然者, 則吾恐夫寂然之體未必可識, 而

所謂察識者, 乃所以速其遷動而流於紛擾急迫之中也. 

程夫子所論“纔思便是已發̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 故涵養於未發之前則可̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 

而求中於未發之前則不可̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”, 亦是此̇ ̇ ̇ 意. 然心一而已, 

所謂操存者, 亦豈以此一物操彼一物, 如鬪者之相捽而

15) 收 : 海州本에는 백권이 있다.

16) 固爲急務, 但亦當 : 海州本에서 ‘固爲急務但’에는 백권이 있고, ‘亦當’에는 방점이 

없다.

17) 操之而存 : 海州本에는 백권이 있다.

18) 惟其 : 海州本에는 백권이 있다.

19) 寂然 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

214

不相舍哉? 亦曰主一無適̊ ̊ ̊ ̊ , 非禮不動̊ ̊ ̊ ̊ , 則中有主而心自̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

存耳̊ ̊ . 聖賢千言萬語, 考其發端, 要其歸宿, 不過如此. 

子約旣識其端, 不必別生疑慮, 但循此用功, 久而不息, 

自當有所至矣.〖又云: “操舎･存亡, 雖是人心之危, 然只操之而存, 

則道心之微, 便20)不外此.”〗

(知舊⾨⼈問答48-11)

所示內外兩進之意, 甚善. 此是自古聖賢及近世諸老先

生相傳進步直訣, 但當篤信而力行之, 不可又爲他說所

搖, 復爲省事欲速之計也. 近聞陸子靜言論風旨之一二, 

全是禪學, 但變其名號耳. 競相祖習, 恐誤後生. 恨不

識之, 不得深扣其說, 因獻所疑也. 然想其說方行, 亦

未必肯聽此老生常談, 徒竊憂歎而已. 操舍存亡之說, 

諸人皆謂人心私欲之爲, 乃舍之而亡所致, 却不知所謂

存者, 亦操此而已矣. 子約又謂存亡出入, 皆神明不測

之妙, 而於其間區別眞妄又不分明, 兩者蓋胥失之. 要̇

之̇, 存亡出入̇ ̇ ̇ ̇ , 固皆神明不測之所爲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而其眞妄邪正̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･
始終動靜̇ ̇ ̇ ̇ , 又不可不辨耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

20) 便 : 海州本･定州本 ‘亦’



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

215

(知舊⾨⼈問答48-12)

叔度忽爲佛學, 私竊憂之. 前嘗因書扣之, 今此書來, 

不答所問, 但云: “實病難除, 實功難進, 不敢容易言

之”而已. 如此, 則是以爲求進實功･除實病必求之釋氏

然後可, 而吾聖賢立言垂訓, 與吾黨平日講學存養, 皆

容易之空言也. 叔度所見不應如此, 蓋不欲人之議己而

設此以峻却之耳. 區區雖欲再進其說, 而已覺難於發

口. 然鄙意猶有未能已者. 願子約從容自以己意言之, 

勸其且讀《論語》･看諸先生說而深思之, 以求聖人之

意. 聖人之意卽是天地之心, 思而得之, 則實理可見而

實病可除, 實功可進, 初不待求之釋氏之言矣. 且求之

釋氏, 却是適越北轅, 却行求進, 此區區所以深惜叔度

平日之用心, 而不欲其陷於此也. 頃在靜安, 見其議論

之間, 每不欲人攻釋氏之非, 私心固已疑之, 今果如

此. 蓋本其平日用功只以博學力行爲事, 而未嘗虛心平̊ ̊ ̊ ̊ ̊

氣熟玩聖賢之言̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 以求至理之所在̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 21), 故其弊至於如

此. 熹恐伯恭亦不得不任其責, 不知其聞此消息以爲如

何? 

21) 未嘗……所在 : 海州本에는 ‘虛心平氣’에만 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

216

然熹之愚, 猶竊有疑於伯恭詞氣之間, 恐其未免有陰主

釋氏之意. 但其德性深厚, 能不發之於口耳. 此非小

病, 吾輩於此若猶或有纖芥之疑, 速須極力講究, 以去

其非而審其是, 不可含胡隱忍, 存而不決, 以貽他日走

作之患也. 大抵彼中朋友立說過高, 立心太迫, 不肯相

聚討論, 只欲閉門劇讀, 以必其自得, 故人自爲學, 而

或不免蔽於一己之私見, 此亦殊非小病耳. 

(知舊⾨⼈問答48-13)

所喩數條, 足見玩理之深. 然《論》･《孟》兩說恐看

得太幽暗支離了, 所謂欲密而反疏者. 須更就明白簡約

處看, 一句只是一句, 截斷兩頭, 都無許多枝蔓, 方是

眞實見處也. 

(知舊⾨⼈問答48-14)

熹衰病如昨, 無足言者. 暇日自力觀書, 惟覺聖賢之言

意味深長, 儘有向來見不到處. 若於子約所謂經史貫通

之妙, 則未有得也. 然旣曰千里一曲, 則便不如且就不

曲處理會之爲愈. 讀《詩》諸說, 乃是《詩･小序》說, 



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

217

非《詩》說, 疑亦是從前太於世變一事留意得重, 故只

見得此意思. 大率向外底意思多, 切己底意思少̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 所以

自己日用之間都不得力.22) 前書因論陸子靜處及說韓岩

時話, 似已詳說此病, 奈何都不見察, 至今日然後始覺

身心欠收拾乎? 兼此語前此已屢聞之, 恐今日所覺亦

未必是眞覺也. 所謂秦･漢把持天下有不由智力者, 乃

是明招堂上陳同甫說底. 平日正疑渠此論未安, 不謂子

約亦作此見･爲此論也. 大抵讀書寬平正大者, 多失之

不精, 而精密詳審者, 又有局促姦巧之病. 雖云人之情̇ ̇ ̇ ̇ ̇

僞有不得不察者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然此意偏勝̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便覺自家心術亦染得不̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

好了̇ ̇ . 近年此風頗盛, 雖純誠厚德之君子, 亦往往墮於

其中而不自知, 所以區區常竊憂之, 而不願子約之爲之

也. 子約何不試取《論語》･《孟子》･《中庸》･《大

學》等書讀之, 觀其光明正大簡易明白之氣象, 又豈有

如此之狡獪切害處邪? 世路險窄, 已無可言, 吾人之學

聖賢者, 又將流而入於功利變詐之習, 其勢不過一傳再

傳, 天下必有受其禍者, 而吾道益以不振, 此非細事

也. 子約思之, 如何? 

22) 疑亦是從前太於世變一事留意得重……所以自己日用之間都不得力 : 海州本에는 방

점이 있다.



定本 退溪全書 □19

218

〖“明招”: 山在婺州, 卽東萊兄弟講道之所, 後人立 祠于此, 眞西山記

之.〗

(知舊⾨⼈問答48-15)

前書所喩正容謹節̊ ̊ ̊ ̊ 之功, 比想加力. 此本是小學事, 然

前此不曾做得工夫, 今若更不補塡, 終成欠闕, 却爲大

學之病也. 但後書又不免有輕內重外之意, 氣象殊不能

平, 愚意竊所未安. 大抵此學以̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 23)尊德性̊ ̊ ̊ ･求放心爲本̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 

而講於聖賢親切之訓以開明之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 此爲要切之務̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .24) 若̇

通古今̇ ̇ ̇ ･考世變̇ ̇ ̇ , 則亦隨力所至̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 推廣增益̇ ̇ ̇ ̇ , 以爲補助̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 不當以彼爲重̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而反輕̇ ̇ ̇ 凝定收斂之實̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 少聖賢親切̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之訓也̇ ̇ ̇ . 若如此說, 則是學問之道不在於己而在於書, 

不在於經而在於史, 爲子思･孟子則孤陋狹劣而不足觀, 

必爲司馬遷･班固･范曄･陳壽之徒, 然後可以造於“高明

正大･簡易明白”之域也.【八字乃來書本語.】 夫學者旣學聖

人, 則當以聖人之教爲主. 今《六經》･《語》･《孟》･
《中庸》･《大學》之書具在, 彼以了悟爲高者旣病其

障礙而以爲不可讀, 此以記覽爲重者又病其狹小而以爲

23) 此學以 : 海州本에는 백권이 있다.

24) 此爲要切之務 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

219

不足觀, 如是, 則是聖人所以立言垂訓者徒足以悞人

而不足以開人, 孔子不賢於堯･舜而達磨･遷･固25)賢於

仲尼矣, 無乃悖之甚邪! 前書所示《中庸》･《詩》･
《頌》･〈西銘〉等說, 皆極精密, 意者後書所謂“不能

下心細意”, 特一時憤激所發耳. 如其不然, 則不能下

心細意於孔･孟, 乃能下心細意於遷･固, 何邪? 此則尤

非區區所素望於賢者, 不敢不盡所懷也. 禮樂之云, 前

此只恐未必史遷有此意耳. 正使有之, 乃是挾禮樂動化

之權, 以爲智力把持之用, 學者所以謹於毫釐之差而懼

其有千里之繆者, 正爲此耳. 今不之察, 而遂指人欲爲

天理, 吾恐其不止於議論之小失, 而且爲心術之大害

也. 同父事解後得書, 亦甚呶呶. 前此蓋已作書慰勞

之, 勸其因此一洗舊轍̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 歛就繩墨̇ ̇ ̇ ̇ . 若能相信̇ ̇ ̇ ̇ , 失馬 ̇ ̇

却未必不爲福耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此事向來朋友畏其辯博, 不究其是非

而信奉其說, 遂無一言及於儆戒切磋之意, 所以使渠至

此. 蓋有不得不任其責者. 子約旣敬之, 於此恐不可不

盡情也. 叔晦必且家居待除, 象先呈身之說, 恐是且欲

揚此虛聲, 以避守高之嫌, 然亦不必如此也. 季和聞亦

不爲久計, 相見勸其早歸, 亦是一事. 渠却甚歸心恭兄

25) 達磨遷固 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

220

教誨, 與他人不同也. 誠之恐難說話, 蓋本是氣質有

病, 又被杜撰扛夯26)作壞了. 論其好處, 却自可惜也. 

恭兄文字狀子已投之, 當路如醉如夢, 面前事尙不能管

得, 何可望以此等? 但近日百怪競出, 不可禁遏, 又甚

於前. 此旣無可奈何, 但當修其本以勝之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 早爲收拾平̇ ̇ ̇ ̇ ̇

生文字訓說之略成書而可傳者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 著爲篇目而公傳道之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

則彼託眞售僞者將不禁而自息矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若但築堤堙水̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 決無̇ ̇

可救之理也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .〖“夯”: 音向, 負荷也.〗 

(知舊⾨⼈問答48-16)

同父後來又兩得書, 已盡底裏答之. 最後只問他三代因

甚做得盡, 漢･唐因甚做得不盡, 見頓著聖賢在面前, 因

甚不學, 而必論漢･唐, 覓他好處, 并《文中子》, 一

倂破除, 一上似頗痛快著題, 未知渠復如何做轉身一路

也. 可因書扣之, 令錄去, 此無人寫得也.【兩書皆引“惟精

惟一”者是.】 來書亦於“智力27)”二字必28)竟看不破放不

下, 殊不知此正是智力中之仁義, 賓中之主, 鐵中之

26) 夯 : 海州本에는 [추기 ‘夯’, 音向, 負荷也.]가 있다.

27) 智力 : 海州本에는 방점이 있다.

28) 必 : 《全書》 ‘畢’



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

221

金. 若苦向這裏覓道理, 便落在“五伯假之”以下規模

裏, 出身不得. 孟子･董子所以拔本塞原, 斬釘截鐵, 

便是正怕後人似此拖泥帶水也. 熹嘗語此間朋友, 孟子

一生忍窮受餓, 費盡心力, 只破得“枉尺直尋”四字. 今

日諸賢苦心勞力, 費盡言語, 只成就“枉尺直尋”四字. 

不知誵29)訛在甚麽處? 此話無告訴處, 只得仰屋浩歎

也.30)

〖“誵”: 疑當作‘殽’, 殽雜也. 或作‘淆’, 撓濁也. 作‘誵’則訓“言不恭”也, 

不合此文.〗

(知舊⾨⼈問答48-17)

自頃承書, 有專介存問之約, 日望其至. 忽得郭希呂

書, 聞嘗感疾不輕, 甚以爲慮, 而無從附問, 但切懸情. 

前日使至, 忽領手書, 未及發視, 亟問來人, 知已無他, 

憂疑頓釋. 旣而細讀, 乃審向來疾證誠亦可畏, 今幸平

復, 而又自能過意調攝, 尤副所望. 比日竊惟體候益佳

健矣. 但來書以爲勞耗心力所致, 而諸朋友書亦云讀書

過苦使然, 不知是讀何書? 若是聖賢之遺言, 無非存心̊ ̊

29) 誵 : 《全書》 ‘淆’ 

30) 嘗語此間朋友……只得仰屋浩歎也 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

222

養性̊ ̊ 之事31), 決不應反至生病, 恐又只是太史公作祟

耳. 孟子言學問之道, 惟在̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ “求其放心̊ ̊ ̊ ̊ ”, 而程子亦言

“心要在腔子裏̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”. 今一向耽著文字̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 令此心全體都奔在̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

冊子上̇ ̇ ̇ , 更不知有己̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是個̇ ̇ ̇ 無知32)覺不織̇ ̇ ̇ 33)痛癢之̇ ̇ ̇

人̇. 雖讀得書̇ ̇ ̇ ̇ , 亦何益於吾事邪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 況以子約平日氣體不

甚壯實, 豈可直以耽書之故遂忘飢渴寒暑, 使外邪客氣

得以乘吾之隙? 是豈聖人謹疾, 孝子守身之意哉? 今

旣能以前事爲戒, 凡百應酬, 計亦例加節嗇, 然區區之

意, 於此猶不能忘言, 更祝深以門戶道學之傳爲念, 幸

甚幸甚. “枉尺直尋”, 素未嘗以此奉疑也. 但見頃來議

論一變, 如山移河決, 使學者震蕩回撓, 不問愚智, 人

人皆有趨時狥34)勢･馳騖功名之心, 令人憂懼, 故不得

不極言之. 蓋非獨爲子約惜, 實爲伯恭惜, 又重爲正

獻･滎陽諸公惜也.

(知舊⾨⼈問答48-18)

日用功夫, 比復何如? 文字雖不可廢, 然涵養本原而察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

31) 存心養性之事 : 海州本에는 백권이 있다.

32) 無知 : 海州本에는 방점이 있다.

33) 織 : 海州本･定州本 ‘識’ 

34) 狥 : 海州本･定州本 ‘徇’



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

223

於天理人欲之判̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 此是日用動靜之間不可頃刻間斷底̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

事̊. 若於此處見得分明, 自然不到得流入世俗功利權謀

裏去矣. 熹亦近日方實見得向日支離之病, 雖與彼中證

候不同, 然其忘己逐物･貪外虛內之失則一而已. 程子

說̇“不得以天下萬物撓己̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 己立後̇ ̇ ̇ , 自能了得天下萬物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”. 

今自家一個身心不知安頓去處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而談王說覇̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 將̇經世事̇ ̇ ̇

業別作一個伎倆商量講究̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不亦誤乎̇ ̇ ̇ ̇ ? 相去遠, 不得面

論, 書問間終說不盡, 臨風歎息而已. 

(知舊⾨⼈問答48-19)

日用功夫不敢以老病而自懈̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 覺得此心操存舍亡̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 只在̊ ̊

反掌之間̊ ̊ ̊ ̊ , 鄕來誠是太涉支離, 蓋無本以自立, 則事事

皆病耳. 讀古人書̇ ̇ ̇ ̇ , 直是要虛着心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 大著肚̇ ̇ ̇ , 高着眼̇ ̇ ̇ 35), 

方有少分相應̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若左遮右欄̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 36), 前拖後拽̇ ̇ ̇ ̇ , 隨語生解̇ ̇ ̇ ̇ , 

節上生枝̇ ̇ ̇ ̇ , 則更讀萬卷書亦無用處也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 齋中見作如何理

會? 必有一規模樣轍, 因風幸示一二也. 又聞講亦頗勤

勞, 此恐或有未便. 今日正要淸源正本, 以察事變之幾

微, 豈可一向汨溺於故紙堆中, 使精神昏弊, 失後忘前, 

35) 虛着心……高着眼 : 海州本에는 백권이 있다.

36) 欄 : 《全書》 ‘攔’ 



定本 退溪全書 □19

224

而可以謂之學乎? 

(知舊⾨⼈問答48-20)

聞欲與二友俱來, 而復不果, 深以爲恨. 年來覺得日前

爲學不得要領, 自做身主不起, 反爲文字奪却精神37), 

不是小病. 每一念之, 惕然自懼, 且爲朋友憂之. 而每

得子約書, 輒復恍然, 尤不知所以爲賢者謀也. 且如臨

事遲回, 瞻前顧後, 只此亦可見得心術影子. 當時若得

相聚一番, 彼此極論, 庶幾或有判決之助. 今又失此幾

會, 極令人悵恨也. 訓導後生, 若說得是, 當極有可自

警省處, 不會減人氣力. 若只如此支離, 漫無統紀, 則

雖不教後生, 亦只見得展轉迷惑, 無出頭處也.

(知舊⾨⼈問答48-21)

示喩授學之意, 甚善. 但更須小作課程, 責其精熟, 乃

爲有益. 若只似日前大飡38)長啜, 貪多務速, 卽不濟事

耳. 洒掃應對, 乃小子之學, 今旣失之於前矣, 然旣壯

長, 而專使用力於此, 則恐亦無味而難入. 要須有以使

37) 自做身主不起, 反爲文字奪却精神 : 海州本에는 방점이 있다.

38) 飡 : 《全書》 ‘餐’



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

225

之內外本末兩進而不偏, 乃爲佳耳. 向見說書, 旁推曲

說, 蔓衍太多, 此是大39)病. 若是初學便遭如此纏繞, 

卽展轉迷闇, 無復超脫之期矣. 要當且令看得大意正當

精約, 則其趣味自長, 不在如此支離多說也.

(知舊⾨⼈問答48-22)

來書又有“權術”及“伯恭心迹未明”等語, 殊不可曉. 竊

恐今亦不須如此支蔓, 只且做一不知不會底人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 虛心̊ ̊ 看̇

聖賢所說言語̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 未要便將自家許多道理見識與之爭衡̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

退步久之̇ ̇ ̇ ̇ , 却須自有個̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 融會處̊ ̊ ̊ . 蓋自家道理見識未必不̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

是̇, 只是覺得太多了̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却似都不容他古人開口̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不覺蹉̇ ̇ ̇

過了他說底道理耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 至如前人議論得失, 今亦何暇爲渠

分疏? 且救取自家目今見處, 是要切事. 若舍却自己, 

又救那一頭, 則轉見多事, 不能得了矣. 對班在何時? 

今日極難說話, 而在疏遠爲尤難, 看得且只收斂得人主̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

心念̊ ̊ , 不至大段走作̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 是第一義̊ ̊ ̊ ̊ . 其他道理, 非不可說, 

只恐說得未必應急救病耳. 若此處不下功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便要翻騰̇ ̇ ̇ ̇

拆洗了安靜和平底家計̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 做艱難辛苦底功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 恐尤不相̇ ̇ ̇ ̇

39) 大 : 定州本 ‘太’



定本 退溪全書 □19

226

當耳̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答48-23)

所示日用功夫, 大慰所望. 舊讀《胡子知言》答或人以

放心求放心之問, 怪其覼縷散漫不切, 嘗代之下語云: 

“知其放而欲求之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 則不放矣̊ ̊ ̊ ̊ .” 嘗恨學者不領此意. 今

觀來論, 庶幾得之矣. 所論“必有事焉̊ ̊ ̊ ̊ ”･“鳶飛魚躍̊ ̊ ̊ ̊ ”, 意

亦甚當. 孔子只說個“先難後獲̊ ̊ ̊ ̊ ”一句, 便是這話. 後來

子思･孟子･程子爲人之意轉切, 故其語轉險, 直說到活̊

潑潑地處̊ ̊ ̊ ̊ 耳. 知得如此, 已是不易, 更且̇ ̇ 虛心寬意̊ ̊ ̊ ̊ 40), 

不要回頭轉腦̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 計校̇ ̇ 41)論量̇ ̇ , 却向外面博觀衆理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 益自̇ ̇

培殖̇ ̇ , 則根本愈固而枝葉愈茂矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若只於此靜坐處尋̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

討̇, 却恐不免正心助長之病̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 或又失之̇ ̇ ̇ ̇ , 則一蹴而墮於̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

釋子̇ ̇ 之見矣̇ ̇ ̇ , 亦可戒也̇ ̇ ̇ ̇ . 讀書如《論》･《孟》, 是直

說日用眼前事, 文理無可疑. 先儒說得雖淺, 却別無穿

鑿壞了處. 如《詩》･《易》之類, 則爲先儒穿鑿所壞, 

使人不見當來立言本意. 此又是一種功夫, 直是要人̇ ̇ ̇ ̇ 虛̊

心平氣̊ ̊ ̊ , 本文之下打疊̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 交空蕩蕩地̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不要留一字先儒̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

40) 虛心寬意 :　海州本에는 방점이 있다.

41) 校 : 《全書》 ‘較’



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

227

舊說̇ ̇ , 莫問他是何人所說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所尊所親̇ ̇ ̇ ̇ ･所憎所惡̇ ̇ ̇ ̇ , 一切̇ ̇

莫問̇ ̇ , 而唯本文本意是求̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則聖賢之指得矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若於此處̇ ̇ ̇ ̇

先有私主̇ ̇ ̇ ̇ , 便爲所蔽而不得其正̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此夏蟲井蛙所以卒見̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

笑於大方之家也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 且如向來主張《史記》時變之學, 以

近日“都人觀美, 出涕沱若”之章觀之, 亦可見其流弊之

所極矣. 此乃前人有醇德而無虛心之弊, 反爲所誘, 以

墮一偏之見. 今日子弟欲發其所長而覆其所短, 正在專̊ ̊ ̊

於自已分上̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 公聽并觀̇ ̇ ̇ ̇ , 打破前來窠̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 42), 乃可以發明前

人本來心事之正, 而使學者戒其所偏. 此在子約, 比之

他人又有此一重擔負, 尤不可以不勉也.

(知舊⾨⼈問答48-24)

須知“必有事焉̊ ̊ ̊ ̊ ”, 只此一句便合見得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 天理流行̊ ̊ ̊ ̊ , 活潑潑̊ ̊ ̊

地̊.43) 方要於此著意尋討̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便窒礙了̇ ̇ ̇ ̇ . 如說̇ ̇ “先難̊ ̊ ”, 只̇

此二字已見得爲仁工夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 然於此處才有計較̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便夾雜̇ ̇ ̇

了̇. 故才說上句̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便說下句以急救之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 如方安頓一物在̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

此̇, 又便卽時除却̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 是非教人先安排此有事勿正之兩

端, 而就其中以求之也.

42) 窠 : 定州本에는 뒤에 ‘臼̇’가 있다.

43) 天理流行, 活潑潑地 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

228

仁̊是本來固有之理, 不因̇ ̇ 公̊44)而有̇ ̇ , 特因公而存爾̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 如̇

溝渠窒塞̇ ̇ ̇ ̇ , 故水不通流̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 去其窒塞̇ ̇ ̇ ̇ , 則水流矣̇ ̇ ̇ ̇ . 水固不̇ ̇ ̇

因去塞而有̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然亦非旣去其塞而又別有一段工夫使水̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

流通也̇ ̇ ̇ .

(知舊⾨⼈問答48-25)

所論《或問》中語, 却似未安. 請且自反於心, 分別未̊

發̊･已發̊ ̊ 界分令分明, 却將冊子上所說來合看, 還是如

此否? 自心下看得未明, 便將衆說回互, 恐轉生迷惑, 

斷置不下也. 且如子約平生還曾有耳無聞･目無見時節

否? 便是祭祀, 若耳無聞･目無見, 卽其升降饋奠皆不

能知其時節之所宜, 雖有贊引之人, 亦不聞其告語之聲

矣. 故前旒黈纊之說, 亦只是說欲其專一̊ ̊ 於此而不雜他

事之意, 非謂奉祭祀時都無見聞也, 況又平居無事之時

乎? 故程子云̇: “若無事時̇ ̇ ̇ ̇ , 耳須聞̇ ̇ ̇ , 目須見̇ ̇ ̇ .” 旣云:

“耳須聞, 目須見”, 則與前項所答已不同矣, 又安得曲

爲之說而彊使爲一義乎? 至45)靜之時̇ ̇ ̇ , 但有能知能覺̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

者̇, 而無所知所覺之事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此於̇ ̇ 《易̇》卦爲純坤̇ ̇ ̇ ̇ , 不爲無̇ ̇ ̇

44) 公 : 海州本에는 방점이 있다.

45) 至 :　海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

229

陽之象̇ ̇ ̇ . 若論復卦̇ ̇ ̇ ̇ , 則須以有所知覺者當之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不得合爲̇ ̇ ̇ ̇

一說矣̇ ̇ ̇ . 故康節亦云: “一陽初動處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 萬物未生時̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .”此̇

至微至妙處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 須̇虛心靜慮̊ ̊ ̊ ̊ 46), 方始見得̇ ̇ ̇ ̇ . 若懷一點偏主

彊說意思, 卽方寸之中先自擾擾矣, 何緣能察得彼之同

異邪? 

(知舊⾨⼈問答48-26)

夫“未發”･“已發”, 子思之言已自明白, 程子數條引寂

然感通者, 皆與子思本指符合, 更相發明. 但答呂與叔

之問, 偶有“凡言心者, 皆指已發”一言之失, 而隨卽自

謂未當, 亦無可疑. 至《遺書》中“纔思卽是已發”一

句, 則又能發明子思言外之意, 蓋言不待喜怒哀樂之

發, 但有所思, 卽爲已發. 此意已極精微, 說到未發界

至十分盡頭, 不復可以有加矣. 問者不能言下領略, 切

己思惟, 只管要說向前去, 遂有無聞無見之問. 據此所

問之不切, 與程子平日接人之嚴, 當時正合不答, 不知

何故却引惹他, 致他如此記錄, 前後差舛, 都無理會. 

後來讀者若未敢便以爲非, 亦且合存而不論. 今却

46) 虛心靜慮 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

230

据47)守其說, 字字推詳, 以爲定論, 不信程子手書. 此

固未當之言, 而寧信他人所記自相矛盾之說, 彊以“已

發”之名侵過“未發”之實, 使人有生已後, 未死已前更

無一息未發時節, 惟有爛熟睡著可爲未發, 而又不可以

立天下之大本. 此其謬誤, 又不難曉, 故《或問》中粗

發其端. 今旣不信, 而復有此紛紛之論, 則請更以心

思･耳聞･目見三事校之, 以見其地位時節之不同. 蓋心

之有知與耳之有聞, 目之有見爲一等時節, 雖未發而未

嘗無48), 心之有思乃與耳之有聽, 目之有視爲一等時

節, 一有此則不得爲未發.49) 故程子以有思爲已發則

可, 而記者以無見無聞爲未發則不可. 若苦未信, 則請

更以程子之言證之. 如稱許渤持敬, 而注其下云: “曷

嘗有如此聖人?” 又每力詆坐禪入定之非, 此言皆何謂

邪? 若必以未發之時無所見聞, 則又安可譏許渤而非

入定哉? 此未發･已發之辨也. 若氣配道義, 則孟子之

意不過曰此氣能配道義, 若無此氣, 則其體有不充而餒

然耳. 此其賓主向背, 條理分合, 略無可疑, 但粗通文

理之人, 無先入偏滯之說以亂其胸次, 則虛心平氣而讀

47) 据 : 《全書》 ‘據’ 

48) 雖未發而未嘗無 : 海州本에는 방점이 있다.

49) 一有此則不得爲未發 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

231

之, 無不曉會. 若反諸身而驗之, 則氣主乎身者也, 道

義主乎心者也, 氣形而下者也, 道義形而上者也. 雖其

分之不同, 然非謂氣在身中而道義在皮外也, 又何嫌於

以此配彼, 而爲崎嶇詰曲以爲之說曰“道義本存乎血氣, 

但無道義, 則此氣便餒而止爲血氣之私, 故必配義與

道, 然後能浩然而無餒”乎? 若果如此, 則孟子於此當

別有穩字, 以盡此意之曲折, 不當下一“配”字, 以離二

者合一之本形, 而又以氣爲主, 以倒二者賓主之常勢

也. 且其上旣言“其爲氣也”以發語, 而其下復言“無是

餒也”以承之, 則所謂“是”者, 固指此氣而言. 若無此

氣, 則體有不充而餒然矣. 若如來喩, 以“是”爲指道義

而言, 若無此道義, 卽氣爲之餒, 則孟子於此亦當別下

數語, 以盡此意之曲折, 又不當如此倒其文而反其義, 

以疑後之讀者, 如今之云也. 且若如此, 則其上本未須

說“以直養而無害”, 其下亦不須更說“是集義所生”矣. 

今乃連排三句, 只是一意, 都無向背彼此之勢, 則已甚

重複而太繁冗矣. 而其中間一句又如此其暗昧而不分

明, 如此其散緩而無筋骨, 依以誦說, 使人迷悶, 如口

含膠漆, 不可呑吐. 竊意孟子胸中明快洒落, 其發於言

語者, 必不至於如此之猥釀而紕繆也.〖“許渤持敬”: 《遺



定本 退溪全書 □19

232

書》三卷, “許渤與其子隔一䆫而寢, 不聞其子讀書與否. 先生謂此人持

敬如此, 注其下云云.” “賓主向背”: 詳下文“非謂氣在身中而道義在皮

外也. 又何嫌於以此配彼云云.” 是以氣爲主, 道義爲賓, 主爲語意所向, 

則於賓若有所背然耳. “孟子不當以氣爲主以倒二者賓主之常勢也”: 以

二者常勢言, 則道義爲主, 氣爲賓, 今此則方論浩氣, 氣固爲主, 故以氣

爲主而言. 子約不曉其意, 必欲主道義爲說, 先生設言此以曉之. “連排

三句”: 謂“其爲氣也”･“配義與道”･“無是餒也”. “無向背彼此”: 謂如子

約所云“道義存乎血氣云云.” 是以二者合爲一物, 無向背彼此也. “中間

一句”: 謂“配義與道”句也. 或云: “三句, 謂上‘以直養而無害’, 中‘其爲

氣也’, 下‘是集義所生’. 中間一句, ‘配義與道’.” 更詳之. “釀”: 唐 李廷

壽“刪落釀辭”, 謂醖釀浮辭也.〗

(知舊⾨⼈問答48-27)

道之得名, 只是事物當然之理. 元德50)直以訓“行”, 則

固不可. 當時若但以“當行之路”答之, 則因彼之說發吾

之意, 而“沖51)漠”之云亦自通貫矣. 今且以來示所引一

陰一陽･君臣父子･形而上下･沖漠氣象等說合而析之, 

則陰陽也, 君臣父子也, 皆事物也, 人之所行也, 形而

下者也, 萬象52)紛羅者也. 是數者各有當然之理, 卽所

謂道也, 當行之路也, 形而上者也, 沖漠之無朕者也. 

50) 元德 : 海州本에는 [주묵추기 ‘張洽’]이 있다.

51) 沖 : 全州本에는 [두주 ‘沖’, 疑當從{‘冫’}. 考之下並同.]이 있다.

52) 象 : 全州本에는 [두주 《大全考異》, “‘象’下, 一本有‘之’字.”]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

233

若以形而上者言之, 則沖漠者固爲體, 而其發於事物之

間者爲之用. 若以形而下者言之, 則事物又爲體, 而其

理之發見者爲之用, 不可槪謂形而上者爲道之體, 天下

達道五爲道之用也.〖“元德”: 張洽.〗

(知舊⾨⼈問答48-28)

謂當行之理爲達道, 而沖漠無朕爲道之本原, 此直是不

成說話. 不謂子約見處乃只如此, 亦無怪他說之未契

也. 須看得只此當然之理沖漠無朕̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非此理之外̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ,別有̇ ̇

一物沖漠無朕也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 至於形而上下, 却有分別. 須分得此

是體̊彼是用̊, 方說得一源̊ ̊ , 分得此是象, 彼是理̊, 方說

得無間̊ ̊ . 若只是一物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却不須更說一源̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･無間也̇ ̇ ̇ .

元德訓“道”爲“行”, 便似來喩訓“學”爲“義理之蘊”一

般, 一則以所能爲能̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 一則以能爲所能也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .【佛書有“能”與

“所能”之說. 能, 謂人所做作; 所能謂人所做作底事. 其分別文義亦甚

密. 如道則所能之謂, 學卽所謂能也. 如今小兒屬對“看花折柳”, ‘看’與

‘折’字是能, ‘花’與‘柳’是所能. 此不可亂也.】 此等倫類尙不能通, 

是乃心意大段麤53)在, 豈能及其深微之奧邪? 

53) 麤 : 《全書》　‘粗’ 



定本 退溪全書 □19

234

(知舊⾨⼈問答48-29)

子思只說喜怒哀樂, 今却轉向見聞上去, 所以說得愈

多, 愈見支離紛冗, 都無交涉. 此乃程門請問記錄者之

罪, 而後人亦不善讀也. 不若放下, 只白直看子思說底. 

須知上四句分別中和, 不是說聖人事, 只是汎說道理名

色地頭如此. 下面說“致中和”, 方是說做功夫處, 而唯

聖人爲能盡之. 若必以未有見聞爲未發處, 則只是一種

神識昏昧底人, 睡未足時被人驚覺, 頃刻之間, 不識四

到時節, 有此氣象. 聖賢之心̇ ̇ ̇ ̇ 湛然淵靜, 聰明洞徹, ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 決̇

不如此̇ ̇ ̇ . 若必如此, 則《洪範》五事當云貌曰僵, 言曰

啞, 視曰盲, 聽曰聾, 思曰塞乃爲得其性, 而致知居敬

費盡工夫, 却只養得成一枚癡獃罔兩漢矣. 千不是萬不

是, 痛切奉告莫作此等見解. 若信不及, 一任狐疑, 今

後更不能說得也.

(知舊⾨⼈問答48-30)

所喩“前論未契, 今且當以涵養本原･勉彊實履爲事”, 此

又錯了也. 此是見識大不分明, 須痛下功夫鑽硏勘覈̊ ̊ ̊ ̊ 教
透徹了, 方是了當. 自此以後, 方有下手涵養踐履̊ ̊ ̊ ̊ 處. 



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

235

如橫渠先生所見̇ ̇ , 只是小小未瑩̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 伊川先生猶令其且̇ ̇ ̇ ̇ 涵̊

泳義理̊ ̊ ̊ , 不只說̇ ̇ ̇ 完養思慮̊ ̊ ̊ ̊ 了便休也̇ ̇ ̇ ̇ . 如今乃是大段差

舛, 却不汲汲向此究竟, 而去別處閒坐, 道我涵養本

原, 勉彊實履. 又聞手寫《六經》, 亦是無事費日, 都

不是長進底道理. 要須勇猛捐棄舊習, 以求新功, 不可

一向如此悠悠閒過歲月也. 此事不比尋常̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不可頃刻失̇ ̇ ̇ ̇ ̇

其路脈也̇ ̇ ̇ ̇ . 大抵學問只有兩途, 致知̊ ̊ ･力行̊ ̊ 而已. 在人

須是先依次第十分著力, 節次見效了, 向後又看甚處欠

闕, 卽便于54)此更加功夫, 乃是正理. 今却不肯如此, 

見人說著自家見處未是, 却不肯服, 便云“且待我涵養

本原, 勉彊實履”, 此如小兒迷藏之戲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 伱東邊來̇ ̇ ̇ ̇ , 我̇

卽西邊去閃伱̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 西邊來̇ ̇ ̇ , 我又東邊去避̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 如此出沒̇ ̇ ̇ ̇ , 何̇

時是了邪̇ ̇ ̇ ̇ ? 區區本已不能說得, 今更說此後番55)若更

不相領略, 便且付之忘言矣. 如人上山̇ ̇ ̇ ̇ , 各自努力̇ ̇ ̇ ̇ , 到̇

此時節̇ ̇ ̇ , 豈更有心情管得他人邪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ?〖“鑚硏勘覈”: 致知工夫也. 

“涵泳義理”: 致知事. “完養思慮”: 存心事. 子約專要存心力行, 闕却致

知一段工夫, 故以此曉之.〗

(知舊⾨⼈問答48-31)

54) 于 : 定州本 ‘於’

55) 後番 : [두주 元本註, “‘後番’, 一本作‘一番’.”]이 있다.



定本 退溪全書 □19

236

大抵爲學, 只是博文̊ ̊ ･約禮̊ ̊ 兩端而已. 博文之事, 則講

論思索, 要極精詳, 然後見得道理, 巨細精粗無所不

盡, 不可容易草略放過. 約禮之事, 則但知得合要如此

用功, 卽便著實如此下手, 更莫思前筭後･計較商量. 所

以程子論《中庸》未發̊ ̊ 處答問之際, 初甚詳密, 而其究

意, 只就“敬̊”之一字都收殺了. 其所謂敬, 又無其他玄

妙奇特, 止是教人每事習個專一而已̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 都無許多閒說話

也. 今詳來喩, 於當博處旣不能虛心觀理以求實是̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 於

當約處乃以引證推說之多反致紛擾. 凡此之類, 皆于56)

鄙意深所未安. 竊謂莫若於此兩塗各致其極, 無事則專̊ ̊ ̊ ̊

一嚴整̊ ̊ ̊ , 以求自己之放心̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 讀書則虛心玩理̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 以求聖賢̊ ̊ ̊ ̊

之本意̊ ̊ ̊ , 不須如此周遮勞攘, 枉費心力, 損氣生病而實

無益於得也.

(知舊⾨⼈問答48-32)

所喩博文約禮̊ ̊ ̊ ̊ 盡由操存57)中出, 固是如此. 但博文自

是一事, 若只務操存而坐待其中生出博文功夫, 恐無是

56) 于 : 定州本 ‘於’

57) 操存 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼀

237

理. 大抵學問功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 看得規模̇ ̇ ̇ ̇ 58)定後̇ ̇ , 只一向著力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 挨̇

向前去̇ ̇ ̇ , 莫問如何若何̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是̇ ̇ 先難後獲̊ ̊ ̊ ̊ 之意̇ ̇ . 若方討得̇ ̇ ̇ ̇

一個頭緖̇ ̇ ̇ ̇ , 不曾做得半月十日̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又却計較̇ ̇ ̇ ̇ , 以爲未有效̇ ̇ ̇ ̇ ̇

驗̇, 遂欲別作調度̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則恐一生只得如此移東換西̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 終是̇ ̇

不成家計也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .風色愈勁, 精舍諸生方幸各散去, 今日輔

漢卿忽來, 甚不易渠能自拔,向在臨安相聚, 見伯恭舊

徒無及之者, 說話儘有頭緖, 好商量, 非德章諸人之比

也.

(知舊⾨⼈問答48-33)

前書所論四事, 不審雅意云何? 竊意賢者用力於此不

爲不久, 其切問近思之意不爲不篤, 而比觀所講與累書

自叙說處, 覺得瞻前顧後, 頭緖太多, 所以胸次爲此等

叢雜壅塞纏繞, 不能得明快直截, 反不得如新學後生聞̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

一言且守一言̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 解一義且守一義̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 雖未能便有所得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦̇

且免得如此支離紛擾̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 狼狽道途̇ ̇ ̇ ̇ , 日暮程遥̇ ̇ ̇ ̇ , 無所歸宿̇ ̇ ̇ ̇

也̇.

58) 模 : 海州本 ‘摸’



定本 退溪全書 □19



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

239

朱子書節要 卷之十二 諸子目錄〖知舊門人問答〗

❰王子合❱ 名遇, 號東淵. 漳州 龍溪人. 進士, 仕至

戶部郎中. ○《一統志》稱爲高弟, 與《語類》･《大

全》所云, 殊不同.

❰林伯和❱ 《台寓錄》, “名鼐一, 字元秀. 黃巖人. 

進士, 終筠州通判.”

❰林叔和❱1) 見《語類》云: “好主葉正則之說.”

❰陳膚仲❱ 《實紀》, “名孔碩, 號北山. 候官人. 第

進士, 官至祕閣修撰. 有集.” ○眞西山稱“文章辭翰, 

爲近世第一. 年幾八十, 盡見更化後事, 不變所守”云.

❰滕德粹❱ 名璘, 號溪齋. 新安人. 登第, 仕至浙東

福建帥司參議官致仕. 慈祥廉潔. 隱處有博雅堂･淸心

亭, 相羊自樂, 年八十終. 有《溪齋類稿》等書.

❰滕德章❱ 名珙, 號蒙齋. 璘之弟. 進士, 合肥令. 先

生銘其父墓有曰: “二子皆能自立, 有聲州縣間.” 又稱

珙廷對甚佳.

❰寥季碩❱ 名俁.

❰楊元範❱ 名大灋. ○按, 先生知南康軍, 公爲軍學

1) 林叔和 : [두주 《台寓錄》, “名鼎, 號草廬. 伯和弟.”]가 있다. 



定本 退溪全書 □19

240

教授. 先生建白鹿書院, 屬公董其事.

❰潘文叔❱ 《實紀》, “名友文. 金華人. 福建提擧.” 

○《一統志》, “爲萍鄕尉, 賑飢有方, 諭立社倉. 文

公記之.”

❰潘端叔❱ 《實紀》, “名友端. 金華人. 朱子稱其有

志操.” ○顯謨閣 畤之子, 中書良貴之從孫. 見先生撰

畤墓誌.

❰潘恭叔❱ 《實紀》, “名友恭. 端叔之弟. 任明州司

理參軍.” ○先生除從官, 擧代狀云: “存心懇惻, 造理

精深, 孝友廉靜, 其於世務, 亦所該通.”

❰鄭仲禮❱ 南軒門人. 未詳其名.

❰余占之❱ 《實紀》, “名隅, 號克齋. 古田人. 朱子

稱其警敏. 有《克齋集》.” ○《一統志》, “朱門高

弟.” 

❰程正思❱2) 名端蒙. 饒州 德興人. 著《小學字訓》. 

○先生撰墓誌云: “端慤剛介. 見予於婺源. 以求道修

身爲己任, 固守力行, 抑邪與正.”

❰汪子文❱
❰汪聖可❱
2) 程正思 : [두주 號蒙齋. 有《語錄》.]이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

241

❰周舜弼❱ 《實紀》, “名謨. 南康 建昌人. 朱子稱其

講學持守, 不解益勸. 有《語錄》.”

❰董叔重❱3) 《實紀》, “名銖, 號盤澗. 饒州 德興人. 

進士, 授金華縣尉.” ○公論《易》諸說, 見《啓蒙》

等. ‘盤’, 一作‘槃’. 勉齋誌公墓書.

❰黃子耕❱4) 《宋史》, “名㽦, 號愼齋. 隆興 分寧人. 

擧進士, 知台州, 憂民如家. 嘗從郭雍, 後從朱子學, 

朱子深期之. 有《語錄》.” ○庭堅姪孫.

❰曹立之❱ 名建, 號無妄. 餘干人. 從程沙隨･陸象山

學, 又以書講問於南軒. 後來南康, 見先生, 盡得南軒

遺文, 乃知有定論而不疑. 見先生所撰公墓表.

❰萬正淳❱ 《語類》, “名人傑. 興國人. 一云大冶

人.” 《實紀》, “號止齋. 朱子稱其氣質甚美. 有《語

錄》.” ○按, 《實紀》謂“字人傑”, 恐誤. ○正淳亦初

從象山. 大冶縣屬興國軍.

3) 董叔重 : [두주 轉從事郎.]이 있다.

4) 黃子耕 : [두주 ‘愼’當作‘復’. 遷袁州.]이 있다.



定本 退溪全書 □19

242

節要0179(1201) (知舊⾨⼈問答49-1~7) (卷12:1右) (晦庵集 卷49)

答王子合【遇】1)

(知舊⾨⼈問答49-1)

前月末送伯恭至鵝湖, 陸子壽兄弟來會. 講論之間, 深

覺有益. 此月八日, 方分手而歸也. 伯恭奉祠已久, 亦

每談志行之美也. 所論變化氣質, 方可言學, 此意甚

善, 但如鄙意, 則以爲惟學爲能變化氣質耳. 若不讀書̊ ̊

窮理̊ ̊ , 主敬存心̊ ̊ ̊ ̊ , 而徒切切計較於今昨是非之間, 恐其

勞而無補也. 不審明者以爲如何? 

(知舊⾨⼈問答49-2)

所喩“思慮不一, 胸次凝滯”, 此學者之通患. 然難驟

革. 莫若移此心以̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 窮理̊ ̊ , 使向於彼者專̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則繫於此者不̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

解而自釋矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答49-3)

▶ 王遇 : 1141~1211. 字는 子合, 號는 東淵. 

[編輯考] 같은 제목 아래 5통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

243

子晦･子合所謂〖云云〗亦善. 但謂〖云云〗1), 必不然矣.2) 

今但平心而論, 則季孫之賜･曾子之受皆爲非禮. 或者

因仍習俗, 嘗有是事而未能正耳. 但及其疾病不可以變

之時, 一聞人言而必擧扶以易之, 則非大賢不能矣. 此

事切要處只在此毫釐頃刻之間, 固不必以其受之爲合禮

而可安, 亦不必以爲與世周旋, 不得已而受之也. 況善̇ ̇

吾生乃所以善吾死̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈有平時黽勉徇情̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 安於僭禮̇ ̇ ̇ ̇ , 必̇

俟將死而後不肯一毫之差而足以善其死耶̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 且若如此, 

則聖賢臨死之際, 事緖紛然, 亦不勝其改革矣. 若曾子

之事, 計其未死之前有人言之, 則必卽時易之, 而不俟

將死之日矣. 然就二說論之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 謂受簀合禮者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但失之輕̇ ̇ ̇ ̇

易粗略̇ ̇ ̇ , 考之不精̇ ̇ ̇ ̇ , 而謂黽勉周旋者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 其巧曲支離̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所̇

以爲心術之害者甚大̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 恐不止於此一事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 要當推類究̇ ̇ ̇ ̇ ̇

索̇, 拔本塞源̇ ̇ ̇ ̇ , 然後心得其正̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而可語聖賢之學也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 鄙

1) 子晦･子合……但謂云云 : 이 부분은 《全書》의 다음 내용을 축약한 것이다. 子晦

所謂“使無童子之言, 則曾子亦泊然委順, 未足以病其死. 唯童子之言一入其聽, 而士死

於大夫之簀, 則有所不安, 故必擧扶而易之, 然後無一毫愧心而安其死”, 此數句甚善. 

但謂大夫有賜于士之禮, 則未知所據, 似未安也. 子合所謂“大夫之簀, 季孫安得賜諸曾

子? 曾子亦安得受諸季孫? 曾子固曰: ‘我未之能易’, 則其平日蓋欲易之矣”, 此論亦善. 

但謂曾子辭季孫之仕, 則亦無據. 而曰: “不欲爲已甚而黽勉以受其賜”, 則又生于世俗委

曲計較之私, 而非聖賢之心矣. 又云: “死生之際, 則異於是. 蓋有一毫不正, 則有累于其

生”, 如此則是人之生也可無不爲, 必將死而後始爲計也.

2) 必不然矣 : 《全書》에는 앞에 ‘此亦’이 있다.



定本 退溪全書 □19

244

見如此, 幸復相與考之, 再以見喩.〖“二說”: 上說子晦, 下說

子合.〗

(知舊⾨⼈問答49-4)

前書所論實地功夫̊ ̊ ̊ ̊ 者, 甚善. 但常存此意̊ ̊ ̊ ̊ , 時復提撕̊ ̊ ̊ ̊ , 

勿令墜墮乃佳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 今時學者未論外誘, 多只是因循怠墮, 

自放倒耳, 眞不可以不戒. 至於“出門有礙”之說, 則似

未然. 自家持守處固是不可放過̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 至於應世接物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 同異̇ ̇

淺深̇ ̇ , 豈容固必̇ ̇ ̇ ̇ ? 但看得破̇ ̇ ̇ ̇ ･把得定̇ ̇ ̇ , 自不妨各隨分量̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

應副將去̇ ̇ ̇ ̇ , 何必如此懷不平之心而浪自苦哉? ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 纔有此

等意思, 恐亦便是̇ ̇ 本原̊ ̊ 有不察處̇ ̇ ̇ ̇ , 政不可作兩截看也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答49-5)

所喩祠記, 前日之書似已奉報, 不知後來頗見邸報否? 

語黙隱顯, 自有時節, 前日膚仲亦以修學來求記, 謹不

敢作矣. 今只有解釋經義, 與時事無大相關, 且流俗所

不觀, 故猶不免偸閒整頓. 然亦凜凜不敢自保, 況敢作

文章･說道理, 大書深刻, 與人遮屋壁, 使見其姓名, 指

瑕求釁, 以重世俗之憎病乎? 李伯諫初去時極要整頓



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

245

學校, 後來病痛多般, 立脚不住, 都放倒了. 大抵吾輩

於貨色兩關打不透, 便更無話可說也. 《大學》解義平

穩, 但諸生聽者須時時抽摘問難, 審其聽後果能反復尋

繹與否. 近覺講學之功不在向前̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只在退後̇ ̇ ̇ ̇ , 若非溫故̇ ̇ ̇ ̇ , 

不能知新̇ ̇ ̇ ̇ . 蓋非惟不能知新, 且并故者亦不記得, 日用

之間, 便成相忘. 雖欲不放其良心, 不可得矣. 此事切̇ ̇ ̇

宜̇自警̊ ̊ , 并以̇ ̇ 提撕學者̊ ̊ ̊ ̊ 爲佳̇ ̇ . 如其不然, 則呂藍田所謂

無可講̇ ̇ ̇ 者眞不虛矣. 若得他就此得些滋味趣向, 立得一

個基址, 卽向後自住不得. 若都茫然無本可據, 徒然費

人詞說, 久遠成得甚事? 切望於此留意, 不須鐫碑立

名, 只爲一時觀美, 無益於人, 邂逅或能生事也. 

(知舊⾨⼈問答49-6)

橫渠先生有言: “義理有疑, 卽濯去舊見, 以來新意.” 

此言最有理. 蓋舊見已是錯了, 今又就上面更起意思, 

擘畫分疏, 費力愈多, 而於本經正文意思轉見昏了. 須

是一切放下, 只將經文虛心涵泳, 令其本意瞭然心目之

間, 無少差互, 則却回頭來看舊來見處, 其是非得失不

崇朝而決矣.3) 

3) 橫渠先生有言……決矣 : 이 단락은 海州本에는 한 칸을 내려서 썼다. 海州本･定州



定本 退溪全書 □19

246

(知舊⾨⼈問答49-7)

子餘留此久, 適熹病, 不得朝夕相聚. 又見渠長上, 不

欲痛下鈐鎚. 後來自覺如此含胡, 恐誤朋友, 方著力催

僣功夫, 則渠已有行日矣. 其有尙宿留者, 用新法課

程, 近日却頗長進. 信乎小仁者大仁之賊̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而無面目者̇ ̇ ̇ ̇ ̇

乃長久人情也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

本에는 뒤에 [소주 此亦先生答辭.]가 있다. 



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

247

節要0180(1202) (知舊⾨⼈問答50) (卷12:4左) (晦庵集 卷49)

答林伯和〖名鼐, 一字元秀. 黃巖人. 乾道進士, 終筠州通

判.〗1)

示諭前此蓋嘗愽求師友, 而至今未能有得, 足見求道懇

切之意. 以熹觀之, 此殆師友之間所以相告者, 未必盡

循聖門學者入德之序, 使賢者未有親切用力之處而然耳. 

大抵聖人之教, 博之以文, 然後約之以禮, 而大學之道

以明明德爲先･新民爲後. 近世語道者, 務爲高妙直截, 

旣無愽文之功, 而所以約之者又非有復禮之實. 其工於

記誦文詞之習者, 則又未嘗反求諸身, 而囂然遽以判斷

古今, 高談治體自任. 是皆使人迷於入德之序, 而陷於

空虛博雜之中, 其資質敦篤慤實, 可以爲善而智識或不

逮人者, 往往尤被其害. 此不可不察也. 爲老兄今日之

計, 莫若且以持敬̊ ̊ 爲先, 而加以講學省察̊ ̊ ̊ ̊ 之助. 蓋人心

之病, 不放縱卽昏惰. 如賢者, 必無放縱之患, 但恐不

免有昏惰處. 若日用之間務以̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 整齊嚴肅自持̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 常加警策̊ ̊ ̊ ̊

▶ 林鼐 : 1144~1192. 字는 伯和·元秀. 黃巖人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권9에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

248

1), 卽不至昏惰矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 講學̊ ̊ 莫先於《語》･《孟》, 而讀

《論》･《孟》者又須逐章熟讀, 切己深思, 不通然後

考諸先儒之說以發明之. 如二程先生說得親切處, 直須

看得爛熟, 與經文一般成誦在心, 乃可加省察̊ ̊ 之功. 蓋

與講學2)互相發明, 但日用應接̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･思慮隱微之間每每加̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

察̇. 其善端之發̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 慊於吾心而合於聖賢之言̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則勉厲而̇ ̇ ̇ ̇

力行之̇ ̇ ̇ , 其邪志之萌̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 愧於吾心而戾於聖賢之訓̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則果̇ ̇

決而速去之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 大抵見善必爲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 聞惡必去̇ ̇ ̇ ̇ , 不使有頃刻悠̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

悠意態̇ ̇ ̇ , 則爲學之本立矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 異時漸有餘力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然後以次漸̇ ̇ ̇ ̇ ̇

讀諸書̇ ̇ ̇ , 旁通當世之務̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 蓋亦未晩̇ ̇ ̇ ̇ . 今不須預爲過計之

憂, 以失先後之序也. 若不務此而但欲爲依本分･無過

惡人, 則不惟無以自進於日新, 正恐無本可據, 亦未必

果能依本分･無過惡也. 無由面諭, 姑此布萬一, 幸試

留意焉. 此紙勿以示人, 但叔和･幾道及林兄昆仲諸人, 

亦不可不知耳. 

1) 常加警策 : 海州本에는 방점이 있다.

2) 講學 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

249

節要0181(1203) (知舊⾨⼈問答51-1~2) (卷12:6右) (晦庵集 卷49)

答林叔和1)

(知舊⾨⼈問答51-1) 

示喩爲學本末, 足見雅志. 嘗觀當世儒先論學, 初非甚

異, 止緣自視太過, 必謂他人所論一無可取, 遂致各立

門庭, 互相非毁, 使學者觀聽惶惑, 不知所從. 竊意莫

若平視彼己, 公聽並觀, 兼取衆長以爲己善, 擇其切於

己者先次用力, 而於其所未及者姑置而兩存之, 俟所用

力果有一入頭處, 然後以次推究, 纖悉詳盡, 不使或有

一事之遺, 然後可謂善學. 不可遽是此而非彼･入主而

出奴也. 

(知舊⾨⼈問答51-2)

 

襄事旣在秋冬, 日下想亦少2)寬. 雖或紛冗, 不得近書

▶ 林鼎 : 字는 叔和, 號는 草廬. 伯和의 동생.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.

1) 答林叔和 : 海州本에는 [소주 名鼎, 號草廬. 伯和第.]가 있다.



定本 退溪全書 □19

250

冊, 然此心此理隨處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 操存̊ ̊ 3)･隨處̇ ̇ 體察̊ ̊ 4), 亦無往而非學̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

也̇, 只在日間常切警省̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 勿令昏惰耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

2) 少 : 定州本 ‘小’

3) 操存 : 海州本에는 방점이 있다.

4) 體察 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

251

節要0182(1204) (知舊⾨⼈問答52-1~5) (卷12:6左) (晦庵集 卷49)

答陳膚仲【孔碩】1)

(知舊⾨⼈問答52-1) 

大抵諸經文字有古今之殊, 又爲傳注障礙, 若非理明義

精, 卒難決擇. 不如且讀《論》･《孟》･《大學》･《中

庸》, 平易明白而意自深遠. 只要人玩味尋繹, 目下便

可踐履也. 陸學固有似禪處, 然鄙意近覺婺州朋友專事

聞見, 而於自己身心全無功夫, 所以每勸學者兼取其

善, 要得身心稍稍端靜̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 方於義理知所決擇̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非欲其兀

然無作, 以冀於一旦豁然大悟也. 吾道之衰, 正坐學者

各守已偏, 不能兼取衆善, 所以終有不明不行之弊, 非

是細事. 

(知舊⾨⼈問答52-2)

來書云: “今且反復諸書以收心, 至涵養工夫, 日有所

▶ 陳孔碩 : 1151~1228. 字는 膚仲, 號는 北山. 候官人.

[編輯考] 같은 제목 아래 5통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.



定本 退溪全書 □19

252

奪, 未見其效.” 此又殊不可曉. 夫讀書固̇ ̇ ̇ ̇ 收心̊ ̊ 之一助̇ ̇ ̇ , 

然今只讀書時收得心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而不̇ ̇ 讀書時便爲事所奪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則是心̇ ̇ ̇

之存也常少̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而其放也常多矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 且胡爲而不移此讀書工̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

夫向不讀書處用力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 使̇動靜兩得̊ ̊ ̊ ̊ , 而此心無時不存乎̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ? 

然所謂̇ ̇ ̇ 涵養功夫̊ ̊ ̊ ̊ , 亦非是閉眉合眼如土偶人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然後謂之̇ ̇ ̇ ̇

涵養也̇ ̇ ̇ , 只要應事接物處之不失此心̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ,各得其理而已̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 聞

有用度不足之憂, 何故如此? 豈非意氣太豪, 日用間羞

言撙節計量之事, 而又多徇人情, 應副求假, 不免有虛

內事外之弊耶? 此雖與吝嗇鄙細者相去懸隔, 然其爲

失中則均, 恐亦當自省而改之也. 

(知舊⾨⼈問答52-3)

 

累書喩及教導曲折, 甚善. 此傅丞便來, 雖不得書, 傅

亦具言近況, 知人情頗相信, 足以爲喜. 但更須自家勉

力, 使義理精通, 踐履牢實, 足以應學者之求而服其心, 

則成己成物, 兩無虧欠. 如其不然, 只靠些規矩賞罰以

束縛之, 則亦粗足以齊其外而已, 究竟亦何益乎? 熹兩

年擾擾, 今幸粗定. 辭職未允, 已再請矣. 此非欲爲高, 

自是義無可受之說, 不得不力辭. 世俗不解人意, 尤悶



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

253

人也. 四明1)頗通問否? 曾見其讀〈西銘〉說否? 全然

不識文理, 便敢妄議前輩, 令人不平, 然亦甚可笑也. 

向來辨論, 理非不直, 所自愧者, 初無懇惻之意, 而以

戲侮之心出之, 所以召怨而起鬧也.〖“四明”: 指林栗〗

(知舊⾨⼈問答52-4) 

講說次第, 且如此亦得, 但終是平日不曾做得工夫, 今

旋捏合, 恐未必能有益耳. 又有本不欲爲而卒爲之･本

欲爲而終不能爲者, 此皆規模不定･持守不固之驗. 凡

事從今更宜審細, 見得是當̇ ̇ ̇ ̇ , 便立̇ ̇ 定脚跟̇ ̇ , 斷不移易̇ ̇ ̇ ̇ , 

如此方立得事. 若只如此輕易浮泛, 終何所成? 不但教
導一事也. 近覺朋友讀書多是苟簡, 未曾曉會得, 便只

如此打過. 何況更要他更將已曉會得處反復玩味, 言外

別見新意, 決是有所不能矣. 以此理會文字̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只是備̇ ̇ ̇

禮̇, 無一事做得到底̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 悠悠泛泛̇ ̇ ̇ ̇ , 半明半暗̇ ̇ ̇ ̇ , 都不成次̇ ̇ ̇ ̇

第̇. 如何得有一個半個發憤忘食̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･索性理會教十分透徹̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

少慰衰朽之望乎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 學記本當作, 但近日道學朋黨之論

方起, 著甚來由立此標榜, 招拳惹踢耶? 已展者不可

1) 四明 : 海州本에는 [추기 ‘四明’, 指林栗.]이 있다.



定本 退溪全書 □19

254

縮, 此却容斟酌耳. 又況韓文公脚下, 不是做文章處, 

爲人指笑, 却怪他不得也. 

(知舊⾨⼈問答52-5) 

承以家務叢委, 妨於學問爲憂, 此固無可奈何者. 然亦̇ ̇

只此便是̇ ̇ ̇ ̇ 2)用功實地̊ ̊ ̊ ̊ , 但每事看得道理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不令容易放過̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

更於其間見得平日病痛̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 痛加剪除̇ ̇ ̇ ̇ , 則爲學之道何以加̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

此̇? 若起一脫去之心, 生一排遣之念, 則理事却成兩

截, 讀書亦無用處矣. 但得少間隙時̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不可閒坐說話̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

過了時日,̇ ̇ ̇ ̇  ̇ 須偸些小工夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 看些小文字̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 窮究聖賢所說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

底道理̇ ̇ ̇ , 乃可以培殖̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 本原̊ ̊ 3), 庶幾枝葉自然張旺耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

2) 只此便是 : 海州本에는 백권이 있다.

3) 本原 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

255

節要0183(1205) (知舊⾨⼈問答53-1~9) (卷12:9左) (晦庵集 卷49)

答滕德粹【璘】〖○眞西山云: “兄弟從朱子學, 終身踐履.” 

韓侂冑當國有欲引用, 意終不屈, 年八十致仕相徉. 有《溪齊類

稿》.〗

(知舊⾨⼈問答53-1) 

僕與足下雖幸獲同土壤, 而自先世已去鄕井, 中間才得

一歸埽丘墓･省族姻, 今又二十餘年, 以故於鄕里後來

之秀少所接識, 計其不相存錄, 亦已久矣. 而昆仲乃獨

惠然枉書, 道說過盛, 非所敢當. 然所論爲學之意, 則

正區區所望於鄕人者, 甚幸甚幸. 夫學者患不知其所歸

趣與其所以蔽害之者, 是以裴1)徊岐路而不能得所從入. 

今足下旣知程氏之學不異於孔･孟之傳而讀其書矣, 又

知科擧之奪志･佛老之殊歸皆不足事, 則亦循是而定取

舍焉爾, 復何疑而千里以問於僕之不能耶? 意者於其

所欲去者, 旣未能脫然於胸中, 所欲就者又雜然並進, 

▶ 滕璘 : 1150~1229. 字는 德粹, 號는 溪齋. 婺源人.

[編輯考] 같은 제목 아래 9통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.

1) 裴 : 定州本･《全書》 ‘徘’



定本 退溪全書 □19

256

而不無貪多欲速之意, 是以雖知其然而未免於茫然無得

之歎耳. 足下誠若有志, 則願暫置於彼而致精於此, 取

其一書, 自首而尾, 日之所玩, 不使過一二章, 心念躬

行若不知復有他書者. 如是終篇, 而後更受業焉, 則漸

涵之久, 心定理明, 而將有以自得之矣. 《論語》一書, 

聖門親切之訓, 程氏之所以教, 尤以爲先, 足下不以愚

言爲不信, 則願自此書始. 因風寓謝, 他未暇及. 

(知舊⾨⼈問答53-2) 

所問禱祠之惑, 此蓋燭理未明之故, 又爲憂患所迫, 故

立不定. 今雖未能遽明, 但且謹守自家規矩, 一面講學̊ ̊

窮理̊ ̊ . 遇聖賢有說此事處, 便更著力, 加意理會. 積累̊ ̊

功夫̊ ̊ , 漸漬日久̊ ̊ ̊ ̊ , 一旦忽然有開明處, 便自然不爲所惑

矣. 今未能然, 且當謹守聖賢訓戒, 以爲根脚, 如程子

所謂“不敢自信而信其師̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者, 始有寄足之地. 不然, 則

飄搖沒溺, 終不能有以自立矣.

(知舊⾨⼈問答50-3) 

補試得失如何? 此不見補試牓, 然計此亦分定矣. 雖斷



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

257

置不下, 徒自紛紜, 豈能移易毫髮於其間哉? 而其所以

害夫學問之道者, 則爲不細. 蓋物欲利害之私日交戰於

胸中, 亦何暇而及於玩索存養之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 也耶? 《近思》所

疑, 但熟玩2)之, 自當漸見次第. 但恐心不專一̊ ̊ , 則無

由可通耳. 

(知舊⾨⼈問答53-4) 

釋氏之說, 易以惑人, 誠如來喩. 然如所謂若有所喜, 

則已是中其毒矣. 恐須於吾學有進步處, 庶幾可解, 不

然, 雖欲如滛聲美色以遠之, 恐已無及於事, 而毒之浸

淫侵蝕日以益深也. 

(知舊⾨⼈問答53-5)

 

看文字, 且虛心體認實用工處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而就己分用力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 方有實̇ ̇ ̇

效̇. 若一向只如此立說, 却不濟事也. 大抵學問以變化

氣質爲功, 不知向年遲緩悠悠意思頗能有所改革否? 若

猶未也, 更須痛自鞭策, 乃副所望耳. 

2) 熟玩 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

258

(知舊⾨⼈問答53-6) 

示喩讀莊周書, 泛觀無害, 但不必深留意耳. 若謂已知

爲學之大端, 而自比於明道, 則恐未然. 明道乃是當時

已見大意, 而尙有疑其說之想3)似, 故始雖博取而終卒

棄之. 向來相聚, 見德粹似於此理見得未甚端的, 且尙

不能無疑於釋子之論. 今若更以莊周之說助之, 恐爲所

漂蕩而無以自立也. 況今日諸先生議論流傳於世, 得失

已分明, 又非當日之比耶? 若論泛觀, 則世間文字皆須

看過, 又不特莊子也. 承有意此來, 不如乘間早決此

計, 流光易失, 衰老尤不可恃. 果欲究竟此事, 似不宜

太因循也. 

(知舊⾨⼈問答53-7) 

示喩縷縷, 備悉. 但若果能眞使私情不勝正理, 便是確

然可據之地, 不必舍此而他求也, 顧恐或未能耳. 

(知舊⾨⼈問答53-8) 

示問曲折具悉. 大抵守官且以廉勤愛民爲先, 其他事難

3) 想 : 定州本 ‘相’



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

259

預論. 幸四明多賢士, 可以從游, 不惟可以咨決所疑, 

至於爲學修身̊ ̊ ̊ ̊ , 亦皆可以取益. 熹所識者, 楊敬仲【簡】･
呂子約【祖儉4)】, 所聞者, 沈國正【煥】･袁和叔【燮】, 到

彼皆可從游也.5) 

(知舊⾨⼈問答53-9) 

熹冬來却幸稍健, 正思･叔重來, 得數日之款, 亦足少

慰離索. 但念吾友昆仲, 不知近日功夫如何, 切宜痛加

矯厲, 專一用功̊ ̊ ̊ ̊ , 庶幾不至悠悠虛度時日也.〖“正思”: 程

端蒙. “叔重”: 董銖.〗

4) 祖儉 : 《全書》 ‘監米倉’ 

5) 到彼皆可從游也 : 海州本･定州本에는 [소주 楊簡･呂祖儉･沈煥･袁燮.]이 있다.



定本 退溪全書 □19

260

節要0184(1206) (知舊⾨⼈問答54-1~4) (卷12:13右) (晦庵集 卷49)

答滕德章【珙】1)

(知舊⾨⼈問答54-1)

大抵今日後生輩以科擧爲急, 不暇聽人說好話, 此是大

病. 須先與說破此病, 令其安心俟命, 然後可教. 告以

收拾身心̇ ̇ ̇ ̇ , 討論義理̇ ̇ ̇ ̇ , 次第, 當有進耳. 

(知舊⾨⼈問答54-2)

吾友秋試不利, 士友所歎. 然淹速有時, 不足深計, 且

當力學修己爲急耳. 陸丈教人, 於收歛學者散亂身心甚

有功, 然講學趣向亦不可緩, 要當兩進乃佳耳. 熹病餘

衰耗, 不敢看文字, 恐勞心發病耳. 後生精敏, 且當勉

學, 未可以此爲例也. 

(知舊⾨⼈問答54-3)

▶ 滕珙 : 字는 德章, 號는 蒙齋. 

[編輯考] 같은 제목 아래 4통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다. 



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

261

聞德粹以新侯之來, 頗不安迹, 仕宦遭此, 是亦命, 但

當以道自守, 不可輕爲之屈也. 

(知舊⾨⼈問答54-4)

暇日讀何書? 作何事業? 學問別無他巧̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只要̇ ̇ 1)持守純̊ ̊ ̊

固̊･講誦精熟̊ ̊ ̊ ̊ 耳̇. 兩事皆以̇ ̇ ̇ ̇ 2)專一悠久爲功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 3), 二三間斷̇ ̇ ̇ ̇

爲敗̇ ̇ , 不可不深念也.̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 4̇) 安定詩舊所未見, 溫潤和平, 

眞有德之言也. 

1) 別無他巧, 只要 : 海州本에는 방점이 없다.

2) 耳, 兩事皆以 : 海州本에는 방점이 없다.

3) 爲功 : 海州本에는 백권이 없다.

4) 二三間斷爲敗, 不可不深念也 : 海州本에는 방점이 없다.



定本 退溪全書 □19

262

節要0185(1207) (知舊⾨⼈問答55-1~2) (卷12:14右) (晦庵集 卷49)

答廖季碩【俁】1)

(知舊⾨⼈問答55-1) 

比兩辱書, 良以爲慰, 又深愧感. 尤異登聞, 士友咸喜, 

修塗逸駕, 自此其可量耶! 累書下問勤懇, 顧何愛於一

言? 但欲以其所以自信自守者爲獻̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則誤賢者於迂闊̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

而不可行之地̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 欲舍其所以自信自守者爲說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則又不知̇ ̇ ̇ ̇

所以言也̇ ̇ ̇ ̇ . 是以̇ ̇ 久而不知所以對. 惟高明之有以擇焉, 

則於此二柄其必有所處矣. 

(知舊⾨⼈問答55-2) 

誠齋直道孤立, 不容於朝, 然歛其惠於一路, 猶足以及

人也. 知有講評之樂, 尤以歆羨. 

▶ 廖俁 : 字는 季碩.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

263

節要0186(1208) (知舊⾨⼈問答56) (卷12:14左) (晦庵集 卷50)

答楊元範【大灋】1)

大抵陰陽只是一氣, 陰氣流行卽爲陽, 陽氣凝聚卽爲

陰, 非直有二物相對也. 此理甚明, 周先生於〈太極

圖〉中已言之矣. 

▶ 楊大灋 : 字는 元範.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권9에 실려 있다.

1) 大灋 : 定州本 ‘大’



定本 退溪全書 □19

264

節要0187(1209) (知舊⾨⼈問答57-1~2) (卷12:14左) (晦庵集 卷50)

答潘文叔【友文】1)

(知舊⾨⼈問答57-1) 

所喩爲學利病, 至纖至悉. 旣知如此, 便當實下功夫, 

就其所是, 去其所非, 久之自然有得力處, 正不必如此

論量計較, 却成空言, 無益已事也. 況其所說一前一却, 

纏綿繳繞, 終日勞攘, 更不曾得下功夫, 只如此疑惑擔

閣, 過却日時, 深爲可惜. 向見子約書來, 多是如此, 

嘗痛言之. 近日方覺撒手向前行得數步, 雖未必盡是, 

且免如此遲疑惶惑･首鼠兩端也. “知行”之說, 恐古人

說“知”字不如此. 《大學̇ ̇ 》所謂格物致知̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 乃是卽事物̇ ̇ ̇ ̇ ̇

上窮得本來自然當然之理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而本心知覺之體光明洞達̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･
無所不照耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非是回頭向壁隙間窺取一霎時間己心光̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

影̇, 便爲天命全體也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 斵輪･相馬之說, 亦是此病. 紙

尾所謂壞證者, 似已有之. 切宜便就脚下一切掃去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇

▶ 潘友文 : 字는 文叔, 號는 櫟庵. 東陽人. 

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

265

於日用之間稍立程課̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 著實下工夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不要如此胡思亂量

過却日子也. 

(知舊⾨⼈問答57-2)

 

所喩讀書求道, 深思力行之意, 深慰所望. 然殊未見常̇

日端的用功及逐時漸次進步̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 之處1), 而但說不敢向外馳

求, 不作空言解會, 恐又只成悠悠度日, 永不到眞實地̊ ̊ ̊

頭̊也. 承許官滿見訪, 會面非遠, 當得細論. 但歲月如

流, 光陰可惜, 旣以自嘆, 又不能不以人物世道爲憂

也. 

1) 之處 : 海州本에 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

266

節要0188(1210) (知舊⾨⼈問答58-1~2) (卷12:16右) (晦庵集 卷50)

答潘端叔【友端】〖〇與友恭皆畤之子･良貴之從孫. 見墓誌.〗
1)

(知舊⾨⼈問答58-1)

示諭講學之意, 甚善甚善. 但此乃吾人本分事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只以平̇ ̇

常意思密加慤實久遠功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而勿計其效̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則從容之間日̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

積月累̇ ̇ ̇ , 而忽不自知其益矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 近時學者求聞計獲之私勝, 

其於學問思辨之功未加毫末, 而其分畫布置･準擬度量

之意已譁然於其外矣. 是以內實不足而游聲四馳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 及其

究也, 非徒無益於己, 而其爲此學之累, 有不可勝言

者. 惟明者思有以反之, 則友朋之望也. 

(知舊⾨⼈問答58-2)

示喩子約曲折, 甚當. 渠所守固無可疑, 但其論甚怪, 

教得學者相率而舍道義之塗以趨功利之域, 充塞仁義, 

率獸食人, 不是小病, 故不免極力陳之. 以其所守言之, 

固有過當, 若據其議論, 則亦不得不說到此地位也. 

▶ 潘友端 : 字는 端叔, 金華人.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

267

節要0189(1211) (知舊⾨⼈問答59-1~4) (卷12:16右) (晦庵集 卷50)

答潘恭叔【友恭】

(知舊⾨⼈問答59-1) 

示喩爲學之意, 甚善. 然不須如此計較, 但持守省察̊ ̊ ̊ ̊ , 

不令間斷,̇ ̇ ̇ ̇  ̇ 則日用之間不覺自有得力處矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答59-2) 

學問根本̊ ̊ ̊ ̊ , 在日用間持敬集義工夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 直是要得念念省察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 

讀書求義̇ ̇ ̇ ̇ , 乃其間之一事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇耳. 舊來雖知此意, 然於緩急

先後之間, 終是不覺有倒置處, 誤人不少, 今方自悔

耳. 《詩》說已注其下, 亦未知是否, 更告詳之. 大抵

近日學者之弊, 苦其說之太高與太多耳. 如此, 只見意

緖叢雜, 都無玩味功夫̊ ̊ ̊ ̊ , 不惟失却聖賢本意̊ ̊ ̊ ̊ , 亦分却日̊

用實功̊ ̊ ̊ , 不可不戒也. 《儀禮》1)功夫, 度有餘力, 乃

▶ 潘友恭 : 字는 恭叔. 金華人. 潘友端의 동생. 

[編輯考] 같은 제목 아래 4통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.

1) 儀禮 : 《全書》 ‘此等’



定本 退溪全書 □19

268

可爲, 不可使勝却涵養省察̊ ̊ ̊ ̊ 之實也. 

(知舊⾨⼈問答59-3) 

“敬”之一字̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 萬善根本̊ ̊ ̊ ̊ , 涵養省察̊ ̊ ̊ ̊ ･格物致知̊ ̊ ̊ ̊ , 種種功̊ ̊ ̊

夫皆從此出̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 方有據依̊ ̊ ̊ ̊ . 平時講學非不知此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 今乃覺得̇ ̇ ̇ ̇

愈見親切端的耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 願益加功̇ ̇ ̇ ̇ , 以慰千里之望̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 所諭讀

《通鑑》･正史曲折, 甚善. 學不可不愽̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 正須如此̇ ̇ ̇ ̇ , 

然亦須量力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 恐太拽出精神向外̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 減却̇ ̇ 內省功夫̊ ̊ ̊ ̊ 耳̇. 

(知舊⾨⼈問答59-4) 

先生將“吝”字看得重, 直是說到蔽固自私･不肯放下

處. 故凡形於外者無非私己之發, 此驕之所由有如

此, 則工夫全在“吝”上.

此義亦因見人有如此之弊, 故微發之. 要是兩種病痛 

彼此相助, 但細看得“吝”字是陰病裏証̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 2), 尤可畏耳̇ ̇ ̇ ̇ . 

2) 証 : 《全書》 ‘證’



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

269

節要0190(1212) (知舊⾨⼈問答60-1~2) (卷12:17左) (晦庵集 卷50)

答鄭仲禮1)

(知舊⾨⼈問答60-1) 

一別二十餘年, 不復聞動靜. 但中間得季隨所寄疑義, 

獨賢者之言偶合鄙意, 而厄於衆口, 不能自伸, 初不知

其爲誰何. 旣而乃知改名曲折, 甚慰別後之思也. 茲辱

惠書, 益以爲喜. 比日春和, 遠惟德履殊勝. 熹憂患衰

朽, 中間幾有浮湘之便, 竟以病懶迂疏, 不復敢出. 今

又紛紛, 度其勢終亦難動. 每念吾敬夫逝去之後, 不知

後來諸賢所講復如何. 比得季隨書, 又無復十年前意象

矣. 歲月易失̇ ̇ ̇ ̇ , 岐路易差̇ ̇ ̇ ̇ , 無由相聚̇ ̇ ̇ ̇ , 痛相切磨̇ ̇ ̇ ̇ , 千里̇ ̇

相望̇ ̇ , 徒有慨歎耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 彼中朋友, 今有幾人? 其趣向成

就, 果能不失前人衣鉢之傳否? 向來猶時有往來商訂1)

之益, 得以知其疏密. 近年遂有不涉思慮言語之意, 虛

無象罔, 不可捕詰, 皆非平日所聞於吾亡友者, 不知何

▶ 鄭仲禮 : 張栻의 門人.

 

[編輯考]  海州本･定州本에는 권9에 실려 있다.

 

1) 訂 : 定州本 ‘證’



定本 退溪全書 □19

270

故變得如此? 甚可歎也.〖“彼中”: 指長沙, 南軒講學處.〗2)

(知舊⾨⼈問答60-2)

 

示喩爲學之意, 甚善. 讀書固不可廢, 然亦須以主敬立̊ ̊ ̊

志̊爲先, 方可就此田地上推尋義理, 見諸行事. 若平居

泛然, 略無存養之功̊ ̊ ̊ ̊ , 又無實踐之志̊ ̊ ̊ ̊ , 而但欲曉解文

義, 說得分明, 則雖盡通諸經, 不錯一字, 亦何所益?

況又未必能通而不誤乎? 近覺朋友讀書講論多不得力, 

其病皆出於此, 不可不深戒也. 季隨･季忱爲學如何? 

近來有何講論? 因書幸致此意. 

2) 彼中……南軒講學處 : 海州本에는 없다. 



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

271

節要0191(1213) (知舊⾨⼈問答61-1~2) (卷12:19右) (晦庵集 卷50)

答余占之〖隅〗1)

(知舊⾨⼈問答61-1) 

試期不遠, 且作擧子文固所當然, 然義理意味亦不可遽

斷絶耳. 平易̊ ̊固疑於卑近, 然却正是初學事, 須從此去, 

漸次自到高遠處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 乃是升高自下･陟遐自邇之義, 未聞

先高遠而後平易也. 周･張二書, 恐未暇及, 若欲便看

過, 熟讀深思1), 此外更無別巧. 然亦不惟二書, 凡讀

書之法, 皆不外此也.〖“周･張”: 謂濂溪･橫渠〗

(知舊⾨⼈問答61-2) 

直卿已歸在此. 今年往來亦有一二十人, 相過講習, 其

間豈無曉會得意思者? 然未見大段斷然可負荷此事2)者, 

甚可慮也. 

▶ 余隅 : 字는 占之, 號는 克齋. 古田人。

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.

1) 熟讀深思 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 負荷此事 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

272

節要0192(1214) (知舊⾨⼈問答62-1~10) (卷12:19左) (晦庵集 卷50)

答程正思〖端蒙. 鄱陽人. 所著《小學字訓》, 見《性理群書》. 

先生許之, 以爲‘言語雖不多, 却是一部大《爾雅》也’.〗1)

(知舊⾨⼈問答62-1) 

示喩日用操存̊ ̊ ̊ ̊ 之意, 甚善甚善. 用功如此̇ ̇ ̇ ̇ , 所造豈易̇ ̇ ̇ ̇

量̇? 然亦須藉̇ ̇ ̇ ̇ 窮理功夫̊ ̊ ̊ ̊ , 令胸次灑落̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 始有進步處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

《大學》所謂“知至而後意誠”者, 正謂此也. 讀《禮》

之暇, 宜取《論語》逐章細看, 每日不過兩三段, 先令

盡通諸說異同, 然後深求聖言本意, 則久久自當見效矣. 

(知舊⾨⼈問答62-2) 

承喩致知力行̊ ̊ ̊ ̊ 之意, 甚善. 然欲以“靜敬̊ ̊ ”二字該之, 則

恐未然. 蓋聖賢之學̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 徹頭徹尾̇ ̇ ̇ ̇ , 只是一̇ ̇ ̇ “敬̊”字̇. 致知̇ ̇

者̇, 以敬而致之也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 力行者̇ ̇ ̇ , 以敬而行之也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . “靜̊”之爲̇ ̇

言̇, 則亦理明心定̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 1), 自無紛擾之效耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今以靜爲致知

▶ 程端蒙 : 1143~1191. 字는 正思, 號는 蒙齋. 德興人.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本에는 권9에 실려 있다.

1) 理明心定 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

273

之由, 敬爲力行之準, 則其功夫次序皆不得其當矣. 《中

庸》所謂“博學審問”･“謹思明辨”者, 皆致知之事, 而

必以篤行終之, 此可見也. 苟不從事於學問思辨之間, 

但欲以靜爲主而待理之自明, 則亦沒世窮年而無所獲矣. 

(知舊⾨⼈問答62-3) 

致知力行, 論其先後, 固當以致知̊ ̊ 爲先̇ ̇ , 然論其輕重, 

則當以力行̊ ̊ 爲重̇ ̇ . 昨告擇之, 正爲徒能知之言之而不能

行者設耳, 於理固無大害也. 

(知舊⾨⼈問答62-4) 

熹病倦, 不敢極力觀書, 閒中̇ ̇ 玩養̊ ̊ , 頗覺粗有進處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 恨

相去遠, 不得朝夕款聚. 亦幸有一二朋友在此, 不廢講

論, 因事提掇̊ ̊ , 不爲無助. 不知正思能一來否? 淸卿省

處恐靠不得, 不知他日來如何做功夫? 離群索居̇ ̇ ̇ ̇ , 易得̇ ̇

鈍滯了人̇ ̇ ̇ ̇ , 甚可懼也̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答62-5) 

異論紛紜, 不必深辨, 且於自家̇ ̇ ̇ ̇ 存養講學處朝夕點檢̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 



定本 退溪全書 □19

274

是切身之急務.2) 朋友相信得及者, 密加評訂, 自不可

廢, 切不可於稠人廣坐論說是非, 著書立言, 肆意排

擊, 徒爲競辨之端, 無益於事. 向來蓋嘗如此, 今乃悔

之, 故不願賢者之爲之耳. 

(知舊⾨⼈問答62-6) 

且歸侍旁, 日與諸弟姪講學, 甚善. 所謂聖賢大旨斷然

無疑, 久知賢者有此意思, 但覺有枯燥生硬氣象, 恐却

有合疑處不知致疑耳. 世學不明, 異端蠭起, 大率皆便

於私意人欲之實而可以不失道義問學之名, 以故學者

翕然趨之. 然諺有之: “是眞難滅̇ ̇ ̇ ̇ , 是假易除̇ ̇ ̇ ̇ .” 但當力

行吾道, 使益光明, 則彼之邪說如3)見晛耳, 故不必深

與之辨. 

(知舊⾨⼈問答62-7) 

所論“放心”之說, 甚善. 且更如此̇ ̇ ̇ ̇ 存養體驗̊ ̊ ̊ ̊ , 久久純̊ ̊ ̊

熟̊, 又須見得̇ ̇ ̇ ̇ 存養̊ ̊ ･省察̊ ̊ 不是兩事也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

2) 是切身之急務 : 海州本에는 방점이 있다.

3) 如 : [두주 唐本下註, “‘如’下, 一本空一字, 疑是‘雪’字.”]가 있다 ; 《全書》에는 

[교감주 底本原注云, “‘如’下, 一本空一字, 疑是‘雪’字. 按浙本, 正空一字.”]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

275

(知舊⾨⼈問答62-8) 

所論皆正當確實, 而衛道之意又甚嚴, 深慰病中懷抱. 

省試得失, 想不復置胸中也. 祝汀州見責之意, 敢不敬

承. 蓋緣舊日曾學禪宗, 故於彼說雖知其非, 而不免有

私嗜之意, 亦是被渠說得遮前掩後, 未盡見其底蘊. 譬

如楊･墨, 但能知其“爲我”･“兼愛”, 而不知其至於“無

父”･“無君”. 雖知其無父無君, 亦不知其便是“禽獸”

也. 去冬因其徒來此狂妄凶狠, 手足盡露, 自此乃始顯

然鳴鼓攻之, 不復爲前日之唯阿矣. 浙學尤更醜陋, 如

潘叔昌･呂子約之徒, 皆已深陷其中, 不知當時傳授師

說, 何故乖訛便至於此? 深可痛恨! 元善遂能辦此, 深

可歎賞! 深慚老繆放過此著, 今日徒勞頰舌, 用力多而

見功寡也. 

(知舊⾨⼈問答62-9) 

大抵近日朋友例皆昏弱無志, 散漫無主, 鞭策不前, 獨

正思篤志勤懇, 一有見聞, 便肯窮究, 此爲甚不易得. 

常與朋友言之, 以爲爲學正須如此, 方有可望. 然亦覺

得意思有粗疏處, 辨論功夫̇ ̇ ̇ ̇ 勝却玩索意思̊ ̊ ̊ ̊ , 故氣象間有



定本 退溪全書 □19

276

喧鬧急迫之病, 而少從容自得之意̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 此爲未滿人意耳. 

(知舊⾨⼈問答62-10) 

陳正己之論, 何足深辨? 杲老嘗說少時見張天覺, 或告

之曰: “蔡元長說相公極正當, 只是少些機數.” 張應之

曰: “蔡京斫頭破肚漢, 我若有機數, 却與伱一般也.” 

若待他說伊川用處不周, 卽伊川與伱一般矣. 此可付一

笑也.〖“杲老”: 謂釋宗杲. “張天覺”: 商英.〗



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

277

節要0193(1215) (知舊⾨⼈問答63) (卷12:22左) (晦庵集 卷50)

答汪子文

似聞比來急於進取, 遂爲神怪所惑, 殊駭聞聽. 於此等

處把捉不定, 則所講聞於簡冊者將以何用耶? 自此切

須安常守正̇ ̇ ̇ ̇ 1), 以爲進學之地, 不宜復徇前失, 以陷於

邪妄之域也. 

▶ 汪子文 : 字는 子文, 이름은 未詳.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권9에 실려 있다.

1) 安常守正 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

278

節要0194(1216) (知舊⾨⼈問答64) (卷12:23右) (晦庵集 卷50)

答汪聖可1)

示喩讀書勵行之意, 甚善甚善. 然更願反躬務實̇ ̇ ̇ ̇ , 以充̇ ̇

其言̇ ̇ , 使無浮行之愧, 則區區之深望也. 

▶ 汪聖可 : 字는 聖可, 이름은 未詳.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권9에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

279

節要0195(1217) (知舊⾨⼈問答65-1~9) (卷12:23右) (晦庵集 卷50)

答周舜弼【謨】〖〇南康人〗1)

(知舊⾨⼈問答65-1) 

臨行所說“務̊實2)”一事, 途中曾致思否? 觀之今日學者

不能進步, 病痛全在此處. 但就實做工夫, 自然有得, 

未須遽責效驗也. “仁”字想別後所見尤親切, 或有議論, 

因來不妨見寄.〖“務實”: 舜弼自錄語云: “塞泉之別, 請教, 曰: ‘務

實云云.’”〗

(知舊⾨⼈問答65-2) 

彼中朋友用功爲學次第如何? 便中喩及. 向時每說持̊

敬̊･窮理̊ ̊ 二事, 今日所見, 亦只是如此. 但覺得先後緩

急之序愈分明親切, 直是先要於持守上著力, 方有進步

處也. 孟子說“性善”及“求放心”處, 最宜深玩之.〖“彼

▶ 周謨 : 1141~1202. 字는 舜弼.

[編輯考] 같은 제목 아래 9통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.

1) 南康人 : 海州本에는 없다.

2) 實 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

280

中”: 南康. “向時”: 在彼時.〗

(知舊⾨⼈問答65-3) 

前此所示別紙條目雖多, 然其大槪只是不曾實持得敬, 

不曾實窮得理, 不曾實信得性善, 不曾實求得放心, 而

乃緣文生義, 虛費說詞, 其說愈長, 其失愈遠. 此是莫

大之病. 只以其間所論曲折及後段克伐怨欲･鄕原･思

學･瞻忽前後之類觀之, 便自可見. 若果是實曾下得工

夫, 卽此等處自無可疑. 縱有商量, 亦須有著實病痛, 

不應如此泛泛矣. 曾子一段, 文意雖說得行, 然似亦未

是眞見. 似此等處, 且須虛心涵泳, 未要生說, 却3)且

就日用間實下持敬工夫, 求取放心, 然後4)却看自家本

性元是善與不善, 自家與堯･舜5)元是同與不同. 若信

得及, 意思自然開明, 持守亦不費力矣. 

(知舊⾨⼈問答65-4) 

所論“仁”字殊未親切, 而語意叢雜, 尤覺有病. 須知所

3) 却 : 海州本에는 방점이 있다.

4) 然後 : 海州本에는 백권이 있다.

5) 堯舜 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

281

謂心之德者, 卽程先生種穀6)之說. 所謂愛之理者, 則

正所謂仁是未發之愛･愛是已發之仁耳. 只以此意推之, 

更不須外邊添入道理, 反混雜得無分曉處. 若於此處認̇ ̇ ̇ ̇ ̇

得̇“仁̇”字̇, 卽不妨與天地萬物同體̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若不會得, 而便將

天地萬物同體爲仁, 却轉見無交涉矣. 仁･義･禮･智便

是性之大目, 皆是形而上者, 不可分爲兩事. 大抵前後

見, 舜弼講論多是不切己, 而止於文字上捏合, 所以無

意味, 不得力. 須更就此斡7)轉, 方有實地功夫̊ ̊ ̊ ̊ 也. 

(知舊⾨⼈問答65-5) 

示及疑問, 且當如此涵泳̊ ̊ , 甚善. 致知̊ ̊ 8)工夫, 亦只是

且據所已知者玩索推廣將去, 具於心者本自無不足也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

敬子遠來不易, 其志甚勇而功夫未密, 更宜相與切磋, 

更令精細平穩, 乃佳耳. 觀其病痛, 與長孺頗相似, 所

以做處一般, 不知吾人所學且要切身, 正不以此等爲高

也. 若親養未便, 亦須委曲商量, 不須如此躁迫也. 

6) 種穀 : [두주 種穀, 唐本乙.]이 있다 ; 《全書》 ‘穀種’

7) 斡 : 海州本 ‘幹’

8) 致知 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

282

(知舊⾨⼈問答65-6) 

所諭“敬̊”字工夫於應事處用力爲難, 此亦常理. 但看聖̇ ̇ ̇

賢̇說9)“行篤敬̊ ̊ ̊ ”･“執事敬̊ ̊ ̊ ”, 則敬字本不爲黙然無爲時̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

設̇, 須向難處̇ ̇ ̇ ̇ 力加持守̊ ̊ ̊ ̊ , 庶幾動靜如一耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 克己̊ ̊ 10)亦別̇ ̇

無巧法̇ ̇ ̇ , 譬如孤軍猝遇彊敵̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只得盡力舍死向前而已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

尙何問哉̇ ̇ ̇ ̇ ?

(知舊⾨⼈問答65-7) 

示喩爲學之意, 大槪不過如此. 更在日用之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 實̊用其̇ ̇ 力̇, 

念念相續̇ ̇ ̇ ̇ , 勿令間斷̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答65-8) 

來喩所云, 皆學者不能無疑之處. 然讀書則̇ ̇ ̇ 實̊究其理̇ ̇ ̇ , 

行己則̇ ̇ ̇ 實̊踐其迹̇ ̇ ̇ , 念念向̇ ̇ ̇ 11)前̇, 不輕自恕̇ ̇ ̇ ̇ 12), 則在我

者雖甚孤高, 然與他人元無干預, 亦何必私憂過計而陷

於同流合汙之地耶? 

9) 說 : 海州本에는 방점이 있다.

10) 克己 : 海州本에는 방점이 있다.

11) 向 : 定州本 ‘鄕’

12) 念念向前, 不輕自恕 : 海州本에는 방점이 없다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

283

(知舊⾨⼈問答65-9) 

講學持守̊ ̊ ̊ ̊ 不懈益勤, 深慰所望. 又聞頗有朋友之助, 當

此歲寒, 不改其操, 尤不易得也. 更願相與磨厲, 以造

其極, 毋使徒得虛名以取實禍, 乃爲佳耳.來說大槪明

白詳細, 但且於此更加̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 反復̊ ̊ , 虛心靜慮̊ ̊ ̊ ̊ , 密切玩味̊ ̊ ̊ ̊ , 久̊

之須自見得更有精微處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不但如此而已也. 承欲見訪, 

固願一見, 但遠來費力, 不若如前所說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ,著實下功̊ ̊ ̊ ̊ , 果̇

自得之̇ ̇ ̇ , 則與合堂同席亦無以異也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 鄕來蔡君今安在? 

能不受變於俗否耶?〖“蔡君”: 元思.〗



定本 退溪全書 □19

284

節要0196(1218) (知舊⾨⼈問答66-1~5) (卷12:26右) (晦庵集 卷51)

答董叔重【銖】

(知舊⾨⼈問答66-1)

示喩日用功夫̇ ̇ ̇ ̇ , 更於1)收拾持守̊ ̊ ̊ ̊ 之中2), 就思慮萌處察̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

其孰是天理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･孰是人欲̇ ̇ ̇ ̇ , 取此舍彼̇ ̇ ̇ ̇ , 以致̇ ̇ 敬義夾持之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

爲佳̇ ̇ . 讀書亦是如此, 先自看大指, 却究諸說, 一一就̇

自己分上̇ ̇ ̇ ̇ 體當̊ ̊ 出來̇ ̇ , 庶幾得力耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答66-2)

所論心之存亡, 得之. 前日得正思書, 說得終未明了, 

適答之云: “此心有正而無邪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故存則正̇ ̇ ̇ ̇ , 不存則邪̇ ̇ ̇ ̇ .” 

不知渠看得復如何也. 但來喩所謂深體大原而涵養之, 

則又不必如此. 正惟̇ ̇ 操則自存̊ ̊ ̊ ̊ , 動靜始終̊ ̊ ̊ ̊ , 不越̊ ̊ 3)“敬̊”

▶ 董銖 : 1152~1214. 字는 叔重, 號는 盤澗. 德興人.

[編輯考] 같은 제목 아래 5통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.

1) 更於 : 海州本에는 방점이 있다.

2) 之中 : 海州本에는 방점이 있다.

3) 動靜始終不越 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

285

之一字而已.̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 4̊) 近方見得伊洛拈出此字, 眞是聖學眞的

要妙功夫. 學者只於此處著實用功, 則不患不至聖賢之

域矣. 

(知舊⾨⼈問答66-3)

所疑搜尋急迫之病, 恐是用心太過使然. 所云發見之̇ ̇ ̇

端̇, 只平日̇ ̇ ̇ 省覺提撕處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 5)便是.̇ ̇  ̇ 只要人就此接續向下推̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

究̇, 令其開闊̇ ̇ ̇ ̇ , 卽不曾說等待尋討將來做功夫也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答66-4)

所喩數說, 甚善, 更宜加意涵養於日用動靜之間爲佳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 

不然, 徒爲空言, 無益而有害也. 

(知舊⾨⼈問答66-5)

程先生論《中庸》“鳶飛魚躍”處曰: “與必有事焉而̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

勿正心之意̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 同, 活潑潑地.” 銖詳先生舊說, 蓋謂程

子所引“必有事焉”與“活潑潑地.”兩語, 皆是指其實

體, 而形容其流行發見無所滯礙倚著之意.【其曰“必”

4) 之一字而已 : 海州本에는 방점이 있다.

5) 處 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

286

者, 非有人以必之, 曰“勿”者, 非有人以勿之者. 蓋謂有主張是者而

實未嘗有所爲耳.】 今說則謂̊“必有事焉而勿正心̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”者̊, 乃̊

指此心之存主處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , “活潑潑地̊ ̊ ̊ ̊ ”云者̊ ̊ , 方是形容天理̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

流行̊ ̊ , 無所滯̊ ̊ ̊ 礙之妙.̊ ̊  ̊ 蓋以道之體用流行發見雖無̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

間息̇ ̇ , 然在人而見諸日用者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 初不外乎此心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故必此̇ ̇ ̇

心之存̇ ̇ ̇ , 然後方見得其̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 全體呈露̊ ̊ ̊ ̊ , 妙用顯行̊ ̊ ̊ ̊ , 活潑潑̊ ̊ ̊

地̊, 略無滯礙耳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 所謂̇ ̇ “必有事而勿正心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者̇, 若有所̊ ̊ ̊

事而不爲所累云爾̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 此存主之要法̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 蓋必是如此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 方̇

得見此理流行無礙耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .

舊說固好, 似涉安排. 今說若見得破̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則̇卽此須臾之̊ ̊ ̊ ̊ ̊

頃̊, 此體便已洞然̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 6), 不待說盡下句矣. 可更̇ ̇ 猛著精彩̊ ̊ ̊ ̊ , 

稍似遲慢便蹉過也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .

6) 卽此須臾之頃, 此體便已洞然 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

287

節要0197(1219) (知舊⾨⼈問答67-1~12) (卷12:28右) (晦庵集 卷51)

答黃子耕〖㽦. ‘㽦’, 音勻.〗1)

(知舊⾨⼈問答67-1) 

新除甚佳, 闕亦不遠否? 但聲利海中溺人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 可畏耳̇ ̇ ̇ . 前

書所謂格物主敬̊ ̊ ̊ ̊ 者, 甚善. 但主敬方是小學存養̇ ̇ 之事, 

未可便謂篤行, 須修身齊家以下乃可謂之篤行̇ ̇ 耳. 日用̇ ̇

之間̇ ̇ , 且更̇ ̇ 力加持守̊ ̊ ̊ ̊ , 而̇體察事理̊ ̊ ̊ ̊ , 勿使虛度光陰̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 乃̇

是爲學表裏之實̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 近至浙中, 見學者工夫議論多靠一

邊, 殊可慮耳. 

(知舊⾨⼈問答67-2) 

時事傳聞不一, 然亦未知是否. 衰病閒散, 旣無所效其

區區, 亦不敢深問也. 示諭且看《大學》, 俟見大指, 

乃及他書, 此意甚善. 但看時須是更將大段分作小段̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

字字句句不可容易放過̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 常時暗誦黙思̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 反覆硏究̇ ̇ ̇ ̇ , 未̇

▶ 黃㽦 : 1150~1212, 字는 子耕. 黃庭堅의 姪孫.

[編輯考] 같은 제목 아래 12통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 

있다.



定本 退溪全書 □19

288

上口時須教上口̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 未通透時須教通透̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 已通透後便要̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 純̊

熟̊, 直得不思索時此意常在心胸之間驅遣不去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 方是̇ ̇  

此一段了̇ ̇ ̇ ̇ . 又換一段看̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 令如此, 數段之後̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 心安理熟̊ ̊ ̊ ̊ , 

覺得工夫省力時̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便漸得力也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 近日看得朋友間病痛尤

更親切, 都是貪多務廣･匆遽涉獵, 所以凡事草率粗淺, 

本欲多知多能, 下梢一事不知･一事不能, 本欲速成, 反

成虛度歲月. 但能反此, 如前所云, 試用歲月之功, 當

自見其益矣. 至於作無益語, 以本心正理揆之誠是, 何

補於事? 但人不作自己功夫, 向外馳走, 便見得此等事

重. 若果見得自己分上合做底事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 千條萬端̇ ̇ ̇ ̇ , 有終身勉̇ ̇ ̇ ̇

勉而不能盡者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則亦自當不暇及此矣. 

(知舊⾨⼈問答67-3) 

格物̇ ̇只是就一物上窮盡一物之理, 致知̇ ̇便只是窮得物理

盡後, 我之知識亦無不盡處, 若推此知識而致之也. 此

其文義只是如此纔認得定, 便請依此用功. 但能格物̇ ̇ ̇ ̇ , 

則知自至̇ ̇ ̇ ̇ , 不是別一事也. 

格物致知̇ ̇ ̇ ̇ 只是窮理̊ ̊ , 聖賢欲爲學者說盡曲折, 故又立此

名字. 今人反爲名字所惑, 生出重重障礙, 添枝接葉, 



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

289

無有了期. 要須認取本意̇ ̇ ̇ ̇ , 而就中看得許多曲折分明, 

便依此實下功夫̇ ̇ ̇ ̇ , 方見許多名字並皆脫離, 而其功夫實

處却無欠闕耳. 

(知舊⾨⼈問答67-4) 

示及疑義, 比舊益明潔矣. 但尙有繁雜處, 且就正經平̇ ̇ ̇ ̇ ̇

白玩味̇ ̇ ̇ , 久當自見親切處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 自然直截簡易也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 正淳･伯

豐近皆得書, 學皆進益可喜. 泉･漳之間亦得一二學者, 

將來可望不虛爲此行也. 

(知舊⾨⼈問答67-5) 

熹憂悴無憀, 無足言者. 治葬･結廬二事, 皆在來年. 

今且造一小書院, 以爲往來幹事休息之處, 他時亦可藏

書宴坐. 然已不勝其勞費, 未知來年復如何也. 來喩云

云, 足見講學自修之力, 甚慰所望. 所謂動上求靜̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦̇

只是各止其所̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 皆中其節̇ ̇ ̇ ̇ , 則其動者乃理之當然而不害̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

其本心之正耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .〖“正”: 據上文, 恐當作‘靜’.〗

(知舊⾨⼈問答67-6) 



定本 退溪全書 □19

290

熹 湘中之行, 初但以私計不便懇辭, 然愚意尙無固必. 

旣而乃有決不可行者, 遂至投劾. 諸公蓋已厭之. 然猶

不肯以此爲名, 又以病辭, 然後得免. 世途艱險, 乃至

如此, 本非欲以是爲高也. 歸來已一年矣, 而卜葬未

遂, 築室未成. 自春來無日不病, 見苦脚氣寒熱, 伏枕

已兩日矣. 大抵血氣日衰, 雖是舊病, 亦如新證, 未知

能復得幾時也. 示諭爲學之意及《中庸》疑義, 皆比舊

儘詳密矣.〖“湘中之行”: 辭荊湖運副時. “決不可行”: 謂經界報罷.〗

(知舊⾨⼈問答67-7) 

病中不宜思慮, 几1)百可且一切放下, 專以存心養氣̊ ̊ ̊ ̊ 爲

務. 但加趺靜坐̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 目視鼻端̇ ̇ ̇ ̇ , 注心臍腹之下̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久自溫暖̇ ̇ ̇ ̇ , 

卽漸見功效矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答67-8) 

熹初意到此卽遣人招正淳･伯豐及余正叔, 而此間事繁

財匱, 時論又方擾擾, 令人憂懼, 不知所以爲計, 遂未

能及. 幸因書爲致此意, 徐觀事勢如何, 乃敢議此也.

1) 几 : 海州本･定州本･《全書》 ‘凡’



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

291

〖湖南安撫赴潭州時, 光宗疾不過重華宮, 時論因此擾擾.〗2)

(知舊⾨⼈問答67-9) 

兩書皆領, 所云云, 何不安之甚? 今日仕宦, 只是如

此, 旣未免出來, 只得忍耐, 勉其力之所及而已. 日用̇ ̇

之間̇ ̇ , 更看自家分內許多道理甚底是欠闕底̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 隨處操̊ ̊ ̊

存̊, 隨處玩索̊ ̊ ̊ ̊ , 不妨自有餘樂̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 何至如此焦躁耶̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 所聞

豈有是事? 政使有, 便遭貶責, 亦是臣子之常分, 但恨

力不及耳. 

(知舊⾨⼈問答7-10) 

此道衰微, 方賴朋友潛思固守, 以庶幾於久遠. 年來僅

得伯豐, 最爲可望, 乃復盛年奄至大故, 聞之傷悼, 不

能爲懷, 非獨以平日往來遊好之情而已. 聞其親年高, 

遭此何以堪處! 江西朋友書來, 却皆言其子曉事, 此則

猶爲不幸之幸. 欲遣一人持書致奠, 并弔其家, 而力不

能辦. 今有書信, 不免奉煩爲尋的便附往. 若相去不

遠, 更得專人取其回書以來, 尤所望也. 改秩後, 授一

2) 湖南……擾擾 : 定州本에는 없다.



定本 退溪全書 □19

292

湖北･淮南僻縣, 優哉悠哉, 聊以卒歲, 此乃今日最上

策也.〖“悠”: 恐當作‘游’.〗

(知舊⾨⼈問答67-11) 

兩辱手示, 得詳近況, 良以爲慰. 竟從銓部調遠邑而

歸, 旣無冒進之嫌̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又絶矯亢之累̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所處甚精, 吾黨足

以增氣矣. 甚幸甚賀! 聞湖北深僻, 民少事稀, 無迎送

督促之煩, 以優游讀書, 此今日仕宦之最佳處. 但恨相

望益遠, 衰晩沉痼, 無復相見之期, 此爲恨耳. 伯豐子

弟如何? 自其云亡, 念之不能已. 蓋朋友中敏悟未有其

比, 意其他日可以任傳付之責者, 非獨爲遊好之私情

也. 

(知舊⾨⼈問答67-12) 

知赴官有期, 僻遠之鄕, 官事簡少, 可以讀書進學3). 

若如此實做得三4)年功夫, 比之奔走塵埃･俯仰應接, 殊

未爲失計也. 來喩更欲於經史中求簡易用功處, 此亦別

無他巧, 只是且將所已學者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 反復玩味̊ ̊ ̊ ̊ , 不厭重復̊ ̊ ̊ ̊ 5), 久̊

3) 讀書進學 : 海州本에는 백권이 있다.

4) 三 : 海州本 ‘二’



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

293

之當覺意味愈深遠̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･理致愈明白耳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 此外̇ ̇ ,昔所未學亦有̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

切於修己治人之實者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 6), 更以暇時量力探討̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 使其表裏̇ ̇ ̇ ̇

精粗通貫浹洽̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則於̇ ̇ 本原之地̊ ̊ ̊ ̊ 亦將打成一片̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無處不得̇ ̇ ̇ ̇

力矣̇ ̇ . 有如衰朽, 百病交攻, 常時氣滿心腹, 今日乍寒, 

痛甚幾不能起. 觀此氣象, 餘日幾何? 然每開卷, 及與

朋友講論, 未嘗不覺其有起予之益. 況如賢者, 春秋尙

富･精力尙彊7), 其可不自勉乎? 

5) 復 : 定州本 ‘複’

6) 修己治人之實者 : 海州本에는 백권이 있다.

7) 彊 : 海州本 ‘疆’



定本 退溪全書 □19

294

節要0198(1220) (知舊⾨⼈問答68-1~3) (卷12:33右) (晦庵集 卷51)

答曹立之

(知舊⾨⼈問答68-1) 

錄示陸兄書意甚佳, 近大冶 萬正淳來訪1), 亦能言彼講

論曲折, 大槪比舊有間矣, 但覺得尙有兼主舊說, 以爲

隨時立教･不得不然之意. 似此意思, 却似漸有掩覆不

明白處. 以故包顯道輩仍主先入, 尙以讀書講學爲充塞

仁義之禍. 而南軒頃亦云傅夢泉者揚眉瞬目云云, 恐不

若直截剖判, 便令今是昨非平白分明, 使學者各洗舊

習, 以進於日新之功, 不宜尙復疑貳祕藏以滋其惑也. 

旦夕亦有人去臨川, 自當作書更扣陸兄也.〖“大冶”: 縣屬

興國軍, 乃武昌地. “彼”: 指陸氏. 立之･正淳皆嘗師陸氏.〗

(知舊⾨⼈問答68-2) 

所錄示二書, 甚善. 但所謂不可以一說片言立定門戶, 

▶ 曹建 : 字는 立之, 號는 無妄. 餘干人.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권9에 실려 있

다.

1) 訪 : 定州本 ‘西’



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

295

則聖賢之教, 未嘗不有一定之門戶以示衆人. 至於逐人

分上, 各隨其病痛而箴藥之, 則又自有曲折, 然亦分明

直截, 無所隱祕回互, 令人理會不得也. 隨己分修習̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･
隨己見觀書̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 學者只得如此. 其至不至, 明道與不明

道, 則在其人功力淺深, 恐亦不可謂此爲雖不中不遠

者, 而別求顔･曾明道, 見古人用心底奇特工夫也. 極

欲一見渠兄弟, 更深究此, 而未可得. 向許此來, 今賤

迹旣不定, 想其聞此旱暵, 又未必成來, 深以爲恨也. 

(知舊⾨⼈問答68-3) 

元祐諸公不能開導2)君心, 固爲有罪, 然謂不當斥逐小

人, 使至相激, 則亦未通. 但當時施行有過當處, 此則

不可不監耳. 陳太丘亦是不當權位, 故可以逶迤亂世而

免於小人之禍. 若以其道施之朝廷而無所變通, 則亦何

望其能有益於人之國哉? 然此恐亦姑論其理之當然, 若

熹自爲之, 則必有甚於元祐諸公之所3)爲, 而陷於范滂･
陽球之禍必矣. 氣質一定, 不能自易, 奈何奈何? 立之

所與趙子直論事甚佳, 如熹自度, 必不能濟當世之務. 

2) 導 : 定州本 ‘道’

3) 所 : 定州本에는 없다.



定本 退溪全書 □19

296

然渠輩作此議論見識, 亦適可保身, 不犯世患耳, 其不

能濟世, 恐亦無以異也.〖“渠兄弟”: 指陸象山兄弟. 立之嘗師二

陸故云. “此來”: 謂來南康也. “陽球”: 爲司隷校尉, 奏誅王甫等. 後爲

曹節誣死. 見〈能吏傳〉.〗



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

297

節要0199(1221) (知舊⾨⼈問答69-1~3) (卷12:35右) (晦庵集 卷51)

答萬正淳〖人傑〗

(知舊⾨⼈問答69-1)

所論大槪只是如此, 但日用間須有個̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 柄̊ ̊ , 方有執捉̇ ̇ ̇ ̇ , 

不至走失̇ ̇ ̇ ̇ . 若只如此空蕩蕩地̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 恐無撈摸也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . “中̊”只是̇ ̇

應事接物無過不及̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 中間̇ ̇ 恰好處̊ ̊ ̊ . 閱理之精̊ ̊ ̊ ̊ 1), 涵養之̊ ̊ ̊

久̊, 則自然見得矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .2)〖“撈”: 水中取物也. “摸”: 音莫, 又音模, 

手捉也.〗

(知舊⾨⼈問答69-2)

謝氏曰: “義重於生, 則舍生取義, 生重於義, 則當

舍義取生. 最要臨時權輕重以取中.” 愚謂舍義取生

之說未當. 所謂生重於義者, 義之所當生也. 義當生

則生, 豈謂義與生相對而爲輕重哉? 且義而可舍, 則

▶ 萬人傑 : 字는 正淳. 興國人 혹은 大冶人. 張栻의 門人.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 여기부터 권10

에 실려 있다.

1) 恰好處閱理之精 : 海州本에는 방점이 있다.

2) 之久……得矣 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

298

雖生無益矣. 如此, 則所爲3)臨時權輕重者, 將反變

而爲計較利害之私矣, 尙安能取中乎? 

此論甚當, 故明道先生曰: “義無對.”

(知舊⾨⼈問答69-3)

嫡婦祔於妾祖姑, 誠似未安. 然未有考, 則不得已且從

“祔於親者”之文, 蓋捨此杜撰不得也. 

〈喪小記〉“妾祔於妾祖姑”, 《正義》云: “妾母不

世祭於孫, 否則妾無廟.” 《春秋》考仲子之宮, 胡氏

云: “孟子入惠公之廟, 仲子無祭享之所.” 審如是, 

則天子之元后･諸侯之元妃, 雖曰無子, 必當配食於

廟, 而其他或繼室或媵妾, 雖曰有子而卽天子･諸侯

之位者, 皆當爲壇於廟而別祭之. 至大袷, 則祔于正

嫡而祭. 所謂“諸侯不再娶, 於禮無二嫡”之說, 可通

於天子也. 

妾母不世祭, 則永無妾祖姑矣. 恐疏義之說或未可從

也. 爲壇之說, 恐亦未安. 祔嫡而袷, 妾並坐, 尤爲未

便. 恐於禮或容有別廟, 但未有考耳. 

3) 爲 : [두주 “所爲”之‘爲’, 唐本作‘謂’.]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗⼆

299

命士以上父子異宮, 是同處而各有室廬否? 

古人宮室之制, 前有門, 中有堂, 後有寢, 凡爲屋三重, 

而通以墻圍之, 謂之宮. 以理言之, 父子固當同處. 然

所居之左右前後或是他人之居, 不可展拓, 不知又如何

得同處? 此等事古今異宜, 不可得而考也.

楊氏言仁義不足以盡道, 恐未安. 《易》只說“立人

之道, 曰仁與義”.

仁義不足以盡道, 游･楊之意, 大率多如此. 蓋爲老･莊

之說陷溺得深, 故雖親聞二先生之言, 而不能虛心反̊ ̊ ̊

覆̊･著意稱停̊ ̊ ̊ ̊ 以要其歸宿之當否, 所以陽離陰合, 到急̇ ̇

袞處̇ ̇ , 則便只是以此爲主也. 此爲學者深切之戒. 然欲

論此, 更須精加考究, 不可只恃“曰仁與義”之言而斷以

爲必然也. 近得龜山〈列子說〉一編, 讀了令人皇恐, 

不知何故直到如此背馳也? 



定本 退溪全書 □19



朱⼦書節要 卷之⼗三

301

朱子書節要 卷之十三 諸子目錄〖知舊門人問答〗

❰吳伯豊❱ 《實紀》, “名必大, 興國人. 蔭補吉水

丞. 有《語錄》.” ○《一統志》, “僞學禁興, 遂致仕. 

早事張･呂, 晩師文公, 深究理學, 爲儒林所重. 有所

記《師誨》傳世.” ○按, 公明悟善學, 先生期許甚重, 

不幸早卒. 先生每痛惜之殆, 若孔門之於顔子. 

❰姜叔權❱ 《實紀》, “名大中. 朱子稱其天姿慈祥.”

❰汪長孺❱ 《實紀》, “名德輔. 鄱陽人. 有《語錄》.”

❰李叔文❱ 先生在南康, 嘗欲延致公學職. 又據往復

書辭, 叔文當是南康人.

❰都昌諸生❱ 都昌縣屬南康軍.

❰白鹿長貳❱ 書院教官, 有長有貳.

❰劉公度❱ 《實紀》, “名孟容. 隆興府人. 進士, 守

長沙 南康. 朱子稱其謹潔角好, 學問有方.” ○一云: 

“袁州 臨江人, 攽之孫.”

❰劉仲升❱
❰劉季章❱ 見上二卷.

❰陳伯堅❱
❰胡季履❱ 名大壯. 疑亦五峯先生之子, 與季隨爲昆



定本 退溪全書 □19

302

仲也.

❰胡季隨❱ 名大時. 五峯之子. 先生稱明敏有志, 朋

友中少見其比. ○南軒女壻.

❰高應朝❱ 先生〈宜興縣學記〉, “知縣括蒼, 高君

商老, 修學課教, 日躬講論.” 觀此答書, 應朝爲商老

字, 無疑.

❰石天民❱
❰沈叔晦❱1) 《史傳》, “名煥. 定海人. 進士, 通判

舒州. 人品高明, 與陸九齡爲友.”

1) 沈叔晦 : [두주 始與陸九齡爲友從學焉. 嘗{曰}, “晝觀妻子, 夜卜夢寧, 兩者無愧, 始

可言學.” 諡端憲.]가 있다. 全州本에는 ‘嘗’ 뒤에 ‘曰’이 있고, ‘夢寧’이 ‘夢寐’로 되

어 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

303

節要0200(1301) (知舊⾨⼈問答70-1~16) (卷13:1右) (晦庵集 卷52)

答吳伯豐【必大】1)

(知舊⾨⼈問答70-1)

熹衰晩無堪, 學不加進, 足下過聽, 辱先以書, 其所以

稱頌道說者, 足以見賢者之志矣, 然非區區所及也. 

示喩程子格物之說, 誠若有未易致力者. 然其曰“天地

之所以高厚･一物之所以然, 蓋極其大小而言之, 以明

是理之無不在, 而學問之功不可一物而有遺爾. 若其所

以用力之地, 則亦不過讀書史･應事物, 如前之云爾. 

豈茫然放其心於汗漫紛綸不可知之域哉? 子澄去秋相

見甚款, 近復招之, 尙未有來信. 大冶近有萬君人傑者

見訪, 見留之學中, 氣質甚美, 議論亦可反復, 殊不易

得, 云亦嘗得從遊也. 熹比已丐祠, 似聞諸公有意聽

許, 適聞張荊州之訃, 若便得請, 當一走長沙而歸爾. 

▶ 吳必大 : 未詳~1198. 字는 伯豐, 號는 存齋. 興國人.

[編輯考] 같은 제목 아래 16통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권10에 실려 

있다.



定本 退溪全書 □19

304

(知舊⾨⼈問答70-2)

讀書甚善. 所諭亦有條理, 但不必如此先立凡例, 但熟

讀平看, 從容諷詠, 積久當自見得好處也. 所論看《大

學》曲折則未然, 若看̇ ̇《大學̇ ̇》, 則當且專看̇ ̇ ̇ ̇ ̇《大̇學̇》, 

如都不知有他書相似̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 逐字逐句一一推窮̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 逐章反覆̇ ̇ ̇ ̇ , 

通看本章血脈̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 全篇反覆̇ ̇ ̇ ̇ , 通看一篇次第̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 終而復始̇ ̇ ̇ ̇ , 

莫論徧數̇ ̇ ̇ ̇ , 令其通貫浹洽̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 顚倒爛熟̇ ̇ ̇ ̇ , 無可得看̇ ̇ ̇ ̇ , 方可̇ ̇

別看一書̇ ̇ ̇ ̇ . 今方看得一句̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 《大學̇ ̇ 》, 便已說向̇ ̇ ̇ ̇ 《中庸̇ ̇ 》

上去̇ ̇ , 如此支離蔓衍̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 彼此迷暗̇ ̇ ̇ ̇ , 互相連累̇ ̇ ̇ ̇ , 非惟不曉̇ ̇ ̇ ̇

《大學̇ ̇ 》, 亦無功力別可到̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 《中庸̇ ̇ 》矣̇. 況所比校, 初

無補於用力之意, 徒然枉費心力, 閒立議論, 番1)得語

言轉多, 却於自家分上轉無交涉, 不可不察也. 因其本

明, 非是察識端倪, 把來玩弄, 以資談說, 只是因其已

知而益廣其知･因其已能而益精其能耳, 與湖南說自不

同也.《論》･《孟》･《中庸》, 儘待《大學》通貫浹

洽･無可得看後方看乃佳. 若奔程趂限, 一向趲了, 則

雖看如不看也. 近方覺此病痛不是小事, 元來道學不̇ ̇ ̇ ̇ ̇

明̇, 不是上面欠却工夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 乃是下面元無根脚̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若信得̇ ̇ ̇

1) 番 : 定州本에는 [추기 ‘番’與‘飜’同.]이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

305

及̇, 脚踏實地如此做去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 良心自然不放̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 踐履自然純̇ ̇ ̇ ̇ ̇

熟̇, 非但讀書一事也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答70-3)

趙守舊相識, 但不曾通書, 然亦政不必如此. 爲人寮屬, 

世俗常禮有不可廢者, 亦且得隨例, 不須大段立異, 不

濟得事, 徒爲人所指目憎嫌, 却費調護･求寬假, 所屈

愈多也. 沙隨 程丈書來, 甚相知, 云居頗相鄰, 想時相

見也. 姜叔權曾相見否? 資稟篤實, 不易得, 近得書, 

亦甚進, 能與之遊, 當有益也. 子耕當已歸豫章,時得

書否? 正淳必已赴省矣. 後來所講如何? 向來議論似

亦傷太快, 不子細也. 伯豐所論甚詳密, 朋友少及之

者, 更冀勉力, 副衰朽之望. 官事更宜加意.

(知舊⾨⼈問答70-4)

學問臨事不得力, 固是靜中欠却工夫. 然欲舍動求靜, 

又無此理. 蓋人之身心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , “動靜̇ ̇ ”二字̇ ̇ , 循環反復̇ ̇ ̇ ̇ , 無時̇ ̇

不然̇ ̇ . 但̇常存此心̊ ̊ ̊ ̊ , 勿令忘失̊ ̊ ̊ ̊ , 則隨動隨靜̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 無處不是̊ ̊ ̊ ̊

用力處矣̊ ̊ ̊ ̊ .2) 且更著實用功, 不可只於文字上作活計也. 



定本 退溪全書 □19

306

(知舊⾨⼈問答70-5)

示及諸說, 亦未暇細觀. 但覺子融之說全無倫理, 而諸

友反爲其所牽, 亦復擾亂. 又不且整理其大病根原, 而

計較苛細, 展轉向枝葉上辨論, 所以言雖多而道理轉不

分明. 今只合且放下許多閒爭競, 而自家理會“誠̊”之一

字是甚道理, 看得精切分明後, 却合衆說而剖判之, 當

自見得, 不如此費分疏也. 

(知舊⾨⼈問答70-6)

衰晩遭此禍故, 殊不可堪. 旣未卽死, 又且得隨分支

吾, 謀葬撫孤. 觸事傷割, 不如無生也. 昨承惠書, 并
致奠禮, 哀感深矣. 一向無便, 無從附報, 但有馳情. 

比想秋淸, 侍奉之餘, 宦學增勝. 沙隨諸書及茶已領, 

便遽未有物可奉報也. 此間寓居近市, 人事應接, 倍於

山間. 今不復成歸五夫, 見就此謀卜居. 已買得人舊

屋, 明年可移. 目今且架一小書樓, 更旬月可畢工也. 

其處山水淸邃可喜, 陳師道･伯修兩殿院之故里也. 又

有吳仲感名賁, 常3)與古靈薦目中, 亦其里人也. 若得

2) 無處不是用力處矣 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

307

粗了, 便可歌哭於斯. 但用度百出, 非元料所及, 亦覺

費力耳.【紹熙二年正月, 長子塾卒. 先生辭漳州, 得祠歸, 寓同由橋. 

三年, 築考亭.】

(知舊⾨⼈問答70-7)

歸來半年, 卜葬尙未定, 築室亦不能得了. 湖南之命, 

出於意外. 初但以私故懇辭4), 然恐或不得請, 卽求便

郡藏拙. 近聞臨漳經界報罷, 此是廟堂全不相信, 政使

在官, 亦當自劾求退, 其義豈容復出? 已託人以此告

之, 計其聞此, 亦難以相彊矣. 閒中頗有學者相尋, 早

晩不廢講學, 得以自警. 然覺得今世爲學不過兩種, 一

則徑趨簡約, 脫略過高, 一則專務外馳, 支離繁碎. 其

過高者固爲有害, 然猶爲近本, 其外馳者詭譎狼狽, 更

不可言. 吾儕幸稍平正, 然亦覺欠却̇ ̇ ̇ 涵養本原工夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 此

不可不自反也. 所寄疑義, 蓋多得之, 已略注其間矣. 

小差處不難見, 但却欲賢者更於本原̊ ̊ 處加功也.〖“湖南之

命”: 三5)年九月, 除湖南運副, 再辭.〗

3) 常 : 川谷本･全州本에는 [두주 ‘常’恐‘嘗’字.]가 있다. 

4) 辭 : 《全書》 ‘祠’

5) 三 : 全州本에는 [두주 ‘三’疑當作‘二’.]가 있다.



定本 退溪全書 □19

308

(知舊⾨⼈問答70-8)

所示三條皆善. 但人心無不思慮之理, 若當思而思, 自

不當苦苦排抑, 却反成不靜也. 異端之學, 以性自私, 

固爲大病, 然又不察氣質情欲之偏而率意妄行, 便謂無

非至理, 此尤害事. 近世儒者之論, 亦有近似之者6), 

不可不察也. 故所見愈高, 則所發愈暴. 鬼神之說, 思

之甚精. 但所疑今日之來格者非前日之發揚者則非是. 

只思上蔡“祖考精神便是自家精神”一句, 則可見其苗

脈矣. 

(知舊⾨⼈問答70-9)

所示疑義, 皆精密可喜, 已一一報去. 此亦有十數朋

友, 然極少得會看文字者, 不免令熟看注解, 以通念爲

先, 而徐思其義, 只尋正意, 毋得支蔓, 似方略有頭緖. 

然却恐變秀才爲學究, 又不濟事耳. 知約正父･莊子相

聚, 甚善. 南康諸書, 後來頗復有所更改, 義理無窮, 

儘看儘有恨. 此衰年來日無幾, 不能卒究其業, 正有望

於諸賢. 而於其間如伯豐者, 尤未易得也. 正淳書來, 

6) 者 : [두주 下‘者’字, 唐本作‘言’.]이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

309

亦有意於衡嶽之遊, 甚幸甚幸. 子耕久聞其病, 未得端

的, 且喜向安也. 商伯所論, 恨聞之晩, 然亦但恨語侵

黃文叔, 彼罵邪氣者亦不足恤矣.〖“亦有意於衡嶽之遊”: 時

先生將赴長沙, 故正淳欲從之.〗

(知舊⾨⼈問答70-10)

熹始計不審, 誤爲此來, 交事之後, 憂恐萬端. 旋復奉

諱, 哀殞之餘, 惴慄尤甚, 寢驚夢愕, 便覺斬頭穴胸已

在面前矣, 以此百事不敢措意. 前月半後宣布霈恩, 始

有復生之望. 方欲收7)召魂魄, 爲所欲爲, 則召命忽來, 

不復可措手矣. 萬一須出, 自度亦豈能有補於時, 空得

屑屑往來之譏耳.【先生知潭州, 孝宗昇8)遐, 光宗卽位不執喪, 中

外洶洶. 甲寅七月, 寧宗卽位, 召赴行在.】

(知舊⾨⼈問答70-11)

來書去住似未定, 而來人却云已卜近日迎侍之官, 如此

則亦甚便, 不知定以幾時到官也? 楊子直爲守, 呂子

約･劉季章･許景陽皆可與遊. 糾掾程允夫官亦未滿, 尙

7) 收 : 《全書》 ‘修’

8) 昇 : 海州本 ‘升’



定本 退溪全書 □19

310

得從容, 亦可樂也. 熹今夏一病幾死, 今幸少安. 然目

苦內障, 左已不復見物, 右亦漸昏, 度更數月, 卽不復

可觀書矣. 辭職告老未得請, 而向來嘗議陵, 今聞議

相先後者皆已行遣, 勢不容已. 前月末間, 已上章自

劾, 寬恩容可逭責, 言路決不相容. 旬日間當有所處, 

但因此得遂鐫削, 便是得請, 他不敢有所與矣. 論事之

傳, 却未敢發, 然亦臣子職分所當爲, 自愧見義不明･
臨事無勇耳. 近報復爾, 計旬月間又須有一番行遣, 嶺

海之間, 不落寞矣. 老拙或不免隨衆經由, 當得款會也. 

(知舊⾨⼈問答70-12)

熹懇避經年, 今乃得請, 私義少安, 皆朋友之助也. 但

目愈昏, 不復可觀書爲撓耳. 中間報去數條, 看得如

何? 此間亦有十數朋友往來講學, 前此多是看得文字̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

不子細̇ ̇ ̇ , 往往都不曾入心記得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所以不見曲折意味̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久̇

之遂至一時忘却̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今不免且令熟看̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 若到一一記得牢固̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

分明̇ ̇ , 則反覆誦數之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 已粗得其意味矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 更能就此玩̇ ̇ ̇ ̇ ̇

繹̇9)不置̇ ̇ , 不患不精熟也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 入城曾見呂子約･程允夫･許･

9) 玩繹 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

311

劉諸人否? 有所講論否? 此廬陵･劉丞去, 必便有的便

回來, 幸附數字, 詳及近況與爲學次第･講論異同, 慰

此馳想也. 

(知舊⾨⼈問答70-13)

正淳因書爲致意, 不知渠後來所進如何? 此間朋友亦

未見有穎脫不群者, 而又外有他虞, 恐不能久相聚也. 

所望於伯豐者不淺, 更望於̊ ̊ ̊ 10)本原上益加涵養收斂之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

功耳.̊ ̊ 1̊1) 

(知舊⾨⼈問答70-14)

熹老大亡狀, 自致人言, 爲朋友之羞, 尙賴寬恩, 得安

田里. 然聞議者經營未已, 未知終安所稅駕也. 示及疑

義, 未及奉報, 但念上蔡先生有言: “富貴利達̇ ̇ ̇ ̇ , 今人̇ ̇

少見出脫得者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非是小事̇ ̇ ̇ ̇ . 邇來學者何足道̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 能言眞如̇ ̇ ̇ ̇

鸚鵡̇ ̇ !”此言深可畏耳. 伯豐講學精詳, 議論明決, 朋游

少見其比. 區區期望之意不淺, 願更於此加意. 須是此

10) 更望於 : 海州本에는 방점이 있다.

11) 上益……功耳 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

312

處立得脚定̊ ̊ ̊ ̊ , 然後博文約禮̊ ̊ ̊ ̊ 之工12)有所施耳. 

(知舊⾨⼈問答70-15)

又聞攝事都13)幕, 想亦隨事有以及人. 但趨舍之決, 是

乃舜･蹠之分, 不幸至此, 只有一刀兩段.14) 然須是自

家著力, 非他人所能預也. 錄示子約往還書, 如說浩氣

之體段卽道義之流行, 此等語殊不可曉. 自此以下, 一

向勞攘. 此無他病, 只是心地不虛̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 戀著舊時窠窟̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 故̇

爲此所障而正理不得見前耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 近日看得讀書別無他法̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

只是除却自家私意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而逐字逐句只依聖賢所說白直曉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 會̇, 

不敢妄亂添一句閒雜言語̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則久久自然有得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 凡所悟̇ ̇ ̇

解̇, 一一皆是聖賢眞實意思,̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇  ̇ 如其不然̇ ̇ ̇ ̇ , 縱使說得寶花̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

亂墜̇ ̇ , 亦只是自家杜撰見識也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答70-16)

編《禮》有緖, 深以爲喜. 或有的便, 望早寄來. 心力

12) 博文約禮之工 : 海州本에는 방점이 있고, ‘工’이 ‘功’으로 되어 있다.

13) 都 : [두주 ‘都’, 唐本作‘郡’.]이 있다 ; 《全書》 ‘郡’[‘郡’, 原作‘覩’, 據閩本･浙本･
天順本改.]

14) 一刀兩段 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

313

日短, 目力日昏, 及今得之, 尙可用力. 但朋友星散, 

不知竟能得見成書與否, 深可嘆也. 再論浩氣語甚的

當, 切中子約之病. 然猶未悟, 書來忉怛不已, 不可爬

梳, 雖已竭力告之, 恐未必能相信也. 伯豐明敏有餘, 

講學之際, 不患所見之不精. 區區屬望之意, 蓋非他人

之比. 但願更於所聞深體̊ ̊ 而力行̊ ̊ 之, 使俯仰之間無所愧

怍, 而胸中之浩然者眞足以配義與道, 不但爲誦說之空

言而已, 則區區之願也. 



定本 退溪全書 □19

314

節要0201(1302) (知舊⾨⼈問答71-1~3) (卷13:9左) (晦庵集 卷52)

答姜叔權【大中】

(知舊⾨⼈問答71-1)

知仁爲愛之理, 則當知義爲宜之理矣. 蓋二者皆爲未發

之本體, 而愛與宜者乃其用也. 今乃曰義者理之宜, 則

以義爲本體之發也, 不幾於仁內義外之失乎? 

(知舊⾨⼈問答71-2)

示喩日用工夫, 甚善. 然若論實下工夫處, 却使許多名

字不著, 須更趨要約而自然不害衆理之黙契, 乃爲佳

耳. 所論〈西銘〉名虛而理實̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 1), 此語甚善. 蓋名雖假

借, 然其理則未嘗有少異也. 若本無此理, 則又如之何

而可彊假耶? 

▶ 黃大中 : 字는 叔權.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本 에는 권10에 실려 

있다.

1) 名虛而理實 : 海州本에는 백권이 없다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

315

(知舊⾨⼈問答71-3)

示喩曲折, 何故全似江西學問氣象? 頃見其徒自說見處, 

言語意氣･次第節拍正是如此, 更無少異, 恐是用心過

當, 致得如此張皇. 如此不已, 恐更有怪異事, 甚不便

也. 長孺所見亦然, 但賢者天資慈祥, 故於惻隱上發, 

彼資稟粗厲, 故別生一種病痛. 大抵其不穩帖而輕肆動

盪, 則不相遠也. 正恐須且盡底放下, 令胸中平實̊ ̊ 2), 

無此等奇特意想, 方是正當也. 

2) 平實 : 海州本에는 백권이 없다.



定本 退溪全書 □19

316

節要0202(1303) (知舊⾨⼈問答72-1~4) (卷13:10右) (晦庵集 卷52)

答汪長孺【德輔】1)

(知舊⾨⼈問答72-1)

“道無方體, 性有神靈”, 此語略有意思, 但“神靈”二字

非所以言性耳. 告子所謂“生之謂性”, 近世佛者所謂

“作用是性”, 其失正墮於此, 不可不深究也. 性立天下

之有, 方君之言, 正得胡子之意, 但引之以明邵子之

言, 則爲未當耳. 今反譏其不得胡子之意, 則誤矣. 大

抵長孺之性失於太快, 故多不盡彼此之情. 而語氣粗

率, 無和平溫厚之意, 此又非但言語枝葉之小病也. 

(知舊⾨⼈問答72-2)

示喩功夫長進, 深所欲聞. 但恐只此便是病痛, 須他人̇ ̇ ̇

見得自家長進̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 自家却只見得欠闕̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 始是眞長進耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 又

覺得尋常點檢他人頗甚峻刻, 略無假借, 而未必實中其

▶ 汪德輔 : 字는 長孺. 饒州 鄱陽人.

[編輯考] 같은 제목 아래 4통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권10에 실려 

있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

317

人之病. 此意亦太輕率, 不知曾如此覺察否? 此兩事只

是一病, 恐須遏捺, 見得顔子以能問於不能･以多問於

寡, 不是故意姑且如此, 始有進步處耳. 

(知舊⾨⼈問答72-3)

“物我一理, 纔明彼卽曉此”, 此合內外之道也.

一物之理格卽一事之知至, 固無在彼在此. 

“‘祖考之精神, 便是自家精神’, 故祭之可以來格.” 至

於妻及外親, 則不知如何? 

但所當祭者, 其精神魂魄無不感通, 蓋本皆從一原中流

出, 初無間隔, 雖天地･山川･鬼神亦然也. 

(知舊⾨⼈問答72-4)

色斯之擧, 細詢曲折, 果未中節. 然事已往, 不足深念. 

但當謹之於後, 凡事審諦, 乃佳耳. 別紙所論, 殊不可

曉. 旣云識得八病, 遂見天理流行昭著, 無絲毫之隔, 

不知如何未及旋踵, 便有氣盈矜暴之失, 復生大疑, 鬱

結數日, 首尾全不相應, 似是意氣全未安帖, 用心過當, 



定本 退溪全書 □19

318

致得如此, 全似江西氣象. 其徒有今日悟道而明日醉酒

罵人者, 嘗擧賈生論胡亥語戲之, 今乃復見此, 蓋不約

而同也. 此須放下̇ ̇ ̇ ̇ , 只且̇ ̇ 虛心平意玩味聖賢言語̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 1), 不̇

要希求奇特̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 庶幾可救̇ ̇ ̇ ̇ . 今又曰“先作【云云】工夫, 然

後觀書”, 此又轉見詭怪多端, 一向走作矣. 更宜詳審, 

不可容易也. 

1) 玩味聖賢言語 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

319

節要0203(1304) (知舊⾨⼈問答73-1~2) (卷13:12右) (晦庵集 卷52)

答李叔文1)

(知舊⾨⼈問答73-1)

熹杜門竊食, 貧病不足言. 但操存玩索之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 雖不敢廢, 

而未見有以進於前日, 以是憂愧, 殆無以見朋友也. 白

鹿知亦嘗一到, 甚善甚善. 每念疇昔相與登臨遊從之樂, 

未嘗不發於夢寐, 然亦恨當時所以相切磋者猶有所未盡

也. 相望千里, 何時復得從容反覆如往時耶? 更願益加̊ ̊

持守之功̊ ̊ ̊ ̊ , 以求義理之歸̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 是所願望. 

(知舊⾨⼈問答73-2)

喩及爲學次第, 甚慰所懷. 但向來所說性善̊ ̊ , 只是且要̇ ̇ ̇ ̇

人識得本來固有̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 元無少欠̇ ̇ ̇ ̇ , 做到聖人方是恰好,̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇  ̇ 纔不̇ ̇

到此̇ ̇ , 卽是自棄̇ ̇ ̇ ̇ . 故孟子下文再引成覸･顔淵･公明儀之

言, 要得人人立得此志̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 勇猛向前̊ ̊ ̊ ̊ , 如服瞑眩之藥̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 以̇

▶ 李叔文 : 南康人.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권10에 실려 

있다.



定本 退溪全書 □19

320

除深錮̇ ̇ ̇ 1)之病̇ ̇ , 直是不可悠悠耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . “求放心̊ ̊ ̊ ”, 不須注解, 

只日用十二時中̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 2)常切照管̊ ̊ ̊ ̊ , 不令放出̊ ̊ ̊ ̊ , 卽久久自見功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

效̊, 義理自明̊ ̊ ̊ ̊ , 持守自固̊ ̊ ̊ ̊ 3), 不費氣力也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若添著一̇ ̇ ̇ ̇ “求̇

仁̇”字̇, 卽轉見支離̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無摸索處矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

1) 錮 : [두주 ‘錮’, 唐本同. 《韻會》, “‘痼’通作‘錮’, 〈賈誼傳〉, ‘必爲錮疾.’”]이 있다 

; 定州本 ‘痼’

2) 只日用十二時中 : 海州本에는 방점이 있다.

3) 不令放出……持守自固 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

321

節要0204(1305) (知舊⾨⼈問答74) (卷13:13右) (晦庵集 卷52)1)

答都昌縣學諸生

“孰謂微生高直”【云云.】

此章之說, 范氏得之. 所以害其養心者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不在於大̇ ̇ ̇ ̇ , 此̇

語尤爲痛切̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 日用之間̇ ̇ ̇ ̇ , 不可不常警省也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권10에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

322

節要0205(1306) (知舊⾨⼈問答75) (卷13:13右) (晦庵集 卷52)

答白鹿長貳1)

書院經雨, 不能無隳損, 想已加葺治矣. 聞又得宣城書

籍及建昌莊田, 今侯亦一月中一至, 此足以爲久遠故事

矣. 諸生今幾人? 想時討論益有緖. 山中間曠, 正學者

讀書進德之地, 若領袖諸賢同心唱1)導, 不以彼己之私

介於胸中, 則後生有所觀法, 而其敗群不率者亦且革心

矣. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권10에 실려 있다.

1) 唱 : 定州本 ‘倡’



朱⼦書節要 卷之⼗三

323

節要0206(1307) (知舊⾨⼈問答76-1~5) (卷13:13左) (晦庵集 卷53)

答劉公度【孟容】〖○攽之孫〗

(知舊⾨⼈問答76-1)

示喩爲學之意, 終覺有好高欲速之弊. 其說亦已見令叔

書中矣, 願更詳之. 講學̊ ̊ 不厭其詳, 凡天下事物之理･
方冊聖賢之言, 皆須子細反覆究竟. 至於持守̊ ̊ , 却無許

多事. 若覺得未穩̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只有̇ ̇ 1)黙黙加功̊ ̊ ̊ ̊ , 著力向前耳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 今

聞廢書不講, 而反以持守之事爲講說之資, 是乃兩失其

宜, 下梢弄得無收殺, 只成得杜撰捏合而已. 至謂彼中

朋友, 只有季章一人可望, 此未論其許與之當否, 然其

言之發亦太輕矣. 舊見公度不如此, 只此便是新學效

驗. 向見伯恭說孔子順答魏王問天下之高士, 而曰“世

無其人”, 此一句似全不是孔子家法. 此言有味, 願試

思之. 如何?〖“令叔”: 疑指子澄.〗

(知舊⾨⼈問答76-2)

▶ 劉公度 : 孟容, 字는 公度. 

1) 只有 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

324

所喩“世豈能人人同己, 人人知己? 在我者明瑩無瑕, 所

益多矣”, 此等言語, 殊不似聖賢意思. 無乃近日亦爲異

論漸染, 自私自利, 作此見解耶? 不知聖賢辨異論･闢邪

說如此之嚴者, 是爲欲人人同己･人人知己而發耶? 抑

亦在我未能無瑕, 而猶有待於言語辨說耶? 今者紛紛, 

正爲論《易》･〈西銘〉而發. 雖未免爲失言之過, 然

未嘗以此爲悔也. 臨川近說愈肆, 〈荊舒祠記〉曾見之

否? 此等議論, 皆學問偏枯･見識昏昧之故, 而私意又

從而激之. 若公度之說行, 則此等事都無人管, 恣意橫

流矣. 試思之如何? 衡州之去, 爲有邂逅, 政不須深自

懲創, 便相學不說話也.〖“荊舒”: 王安石. “衡州”: 指子澄.〗

(知舊⾨⼈問答76-3)

奮發猛舍之喩, 甚善. 然亦須以̇ ̇ ̇ 義理浸灌涵養̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 庶幾可̇ ̇ ̇

以深固久遠̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 不然, 一時意氣, 恐未可恃也, 如何便敢

自保不復變耶? 

(知舊⾨⼈問答76-4)



朱⼦書節要 卷之⼗三

325

見喩舊見不甚分明, 更欲別作家計, 未知底裏果是如何? 

但此事別無奇妙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只是見成說底便是道理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 只要̇ ̇ 2)虛心̊ ̊

熟玩̊ ̊ , 久之自然見得實處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 自是不容離叛, 便是到頭. 

若更欲別求見解, 卽是邪說, 鮮不流於異端矣. 君擧春

間得書, 殊不可曉. 似都不曾見得實理̊ ̊ , 只是要得雜

愽. 又不肯分明如此說破, 却欲包羅和會衆說, 不令相

傷, 其實都曉不得衆說之是非得失, 自有合不得處也. 

葉正則亦是如此, 可歎可歎! 

(知舊⾨⼈問答76-5)

所論爲學之意, 甚善. 初蓋不能不以爲疑, 今得如此, 

甚慰意也. 究觀聖門教學, 循循有序, 無有合下先求頓

悟之理. 但要持守省察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 漸久漸熟̊ ̊ ̊ ̊ , 自然貫通̊ ̊ ̊ ̊ , 卽自有̊ ̊ ̊

安穩受用處耳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 千岐萬徑, 雜物並出, 皆足以惑世誣

民. 其信之者旣陷於一偏而不可救, 其不信者又無正定

趣向而泛濫於其間, 是亦何能爲有亡耶? 平父相處, 覺

得如何? 似亦未有個立脚處也, 因書更勸勉之.〖“平父”: 

項安世.〗

2) 只要 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

326

節要0207(1308) (知舊⾨⼈問答77-1~2) (卷13:15左) (晦庵集 卷53)

答劉仲升

(知舊⾨⼈問答77-1)

大抵學問專守文字･但1)務存養者, 卽不免有支離昏惰

之病, 欲去此病, 則又不免有妄意躐等･懸空杜撰之失. 

而平日不曾子細玩索義理, 不識文字血脈, 別無證佐考

驗, 但據一時自己偏見, 便自主張, 以爲只有此理, 更

無別法, 只有自己, 更無他人, 只有剛猛剖決, 更無溫

厚和平, 一向自以爲是, 更不聽人說話. 此固未論其所

說之是非, 而其粗厲激發, 已全不似聖賢氣象矣. 季章

意思正是如此. 但如仲升, 則又墮在支離昏惰之域, 而

所以攻彼者未必皆當於理. 彼等所以不服, 亦不可不自

警省, 更就自己身心上做功夫.̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇  ̇ 凡一念慮̇ ̇ ̇ ̇ ･一動作̇ ̇ ̇ , 便̇

須著實̇ ̇ ̇ 體認̊ ̊ 2)此是天理耶̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 是人欲耶̇ ̇ ̇ ̇ ? 子細辨別3), 勇̇

▶ 劉仲升 

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권10에 실려 

있다.

1) 但 : 《全書》 ‘不’

2) 體認 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

327

猛斷置̇ ̇ ̇ , 勿令差誤̇ ̇ ̇ ̇ . 觀書論理̇ ̇ ̇ ̇ , 亦當如此剖判̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 自然不̇ ̇ ̇

至似前悠悠度日矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答77-2)

所諭玩味見成義理, 甚善, 然亦須就自己分上體當, 方

見眞實意味也. 顔子之樂･原憲之問, 此等處說時各是

一義, 其實却只是平日許多功夫到此成就̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 見處通透無̊ ̊ ̊ ̊ ̊

隔礙̊ ̊ , 行處純熟無齟齬̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 4), 便自然快活̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 自無克伐怨欲̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之根̇ ̇ , 不是別有一項功夫理會此事也. 但未知仲升平日

所用功夫如何耳, 此不可不勉也. 

3) 子細辨別 : 海州本에는 방점이 있다.

4) 見處……齟齬 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

328

節要0208(1309) (知舊⾨⼈問答78-1~17) (卷13:17右) (晦庵集 卷53)

答劉季章〖黼. 廬陵人. 《鶴林玉露》稱爲醇儒.〗1)

(知舊⾨⼈問答78-1)

賢者比來爲學如何? 雖未相見, 然覺得多是不曾寬著

心胸細玩義理, 便要扭捏造作, 務爲切己, 所以心意急

迫而理未大明, 空自苦而無所得也. 熹 桂林之行辭免

未報, 未知竟如何. 此間有數士友講學方就緖, 從官未

必有益, 若得免行, 成就得一二學者, 非小事也.〖“桂林

之行”: 光宗 紹熙壬子, 除知靜江府廣西經略, 辭. 桂林卽廣西也.〗

(知舊⾨⼈問答78-2)

講會想仍舊, 專看何書? 此書附廬陵 葉尉, 渠此中人, 

時有往來之便, 有疑可講, 不待面諭. 但覺得季章意思

急迫, 不寬平, 務高不務切, 而不肯平心實看道理̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 只

此意思, 亦殊礙人知見也. 

▶ 劉黼 : 字는 季章. 廬陵人.

[編輯考] 같은 제목 아래 17통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권10에 실려 

있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

329

(知舊⾨⼈問答78-3)

所喩爲學之意, 甚善. 但覺如此私下創立條貫太多, 指

擬安排之心太重, 亦是大病. 子約自有此病, 賢者從來

亦未免此, 今又相合打成一片, 恐非所以矯偏補敝而趨

於顯明正大之塗也. 聖賢教人̇ ̇ ̇ ̇ , 自有成法̇ ̇ ̇ ̇ , 其間又自有̇ ̇ ̇ ̇ ̇

至簡約極明白處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但於̇ ̇ 本原親切提撕̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 直便向前著實進̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

步̊1), 自可平行直達̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 迤邐向上̇ ̇ ̇ ̇ , 何必如此迂曲繚繞̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

百種安排̇ ̇ ̇ ̇ , 反令此心不虛̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 轉見昏滯耶̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 

(知舊⾨⼈問答78-4)

辱書, 知所苦向安, 已可行坐, 深以爲慰. 比來想彊健

勝前矣, 然計亦不能無廢書冊之功. 但齋居謹疾, 當亦

自有用心處也. 熹衰朽杜門, 無足言者, 但精神昏憊, 

益甚於前. 雖不敢廢書, 然度不復能有長進矣. 外事絶

不敢掛口, 但見朋友當此風頭, 多是立脚不住, 況欲望

其負荷此道, 傳之方來? 應是難準擬也, 可慮可慮. 

1) 親切……進步 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

330

(知舊⾨⼈問答78-5)

曾再到晉輔處否? 後生知所趣向, 亦不易得. 且勉與成

就之, 令靠裏著實做工夫爲佳. 季章近讀何書? 作何事

業功夫? 意思比舊如何? 無疑亦久不得信, 不知後來

於鄙說能信得及否? 近來福州得黃直卿･南康得李敬子

說, 誘得後生多有知趣郷者. 雖未見得久遠如何, 然便

覺得此個氣脈未至斷絶, 將來萬一有可望者, 却是近上

一種老成朋友, 若得回頭, 便可倚賴. 乃復安於舊習, 

不肯放下, 深可歎惜耳. 熹則衰病日益沉痼, 死生常

理, 無足深計, 但恨爲學未副夙心, 目前文字可以隨分

發明聖賢遺意･垂示後來者, 筆削未定･ 纂集未成, 不

能不耿耿耳. 

(知舊⾨⼈問答78-6)

王晉輔來, 求其尊人銘文, 久已齰舌, 何敢爲此? 以其

再來, 不免題其行狀之後, 少答其意. 又慮其便欲刊刻

流布, 則大不便, 已作書力戒之矣. 渠又說欲得鄙文編

次鋟木, 此雖未必果, 然亦不可有此聲. 恐渠後生未更

事, 不識時勢, 不知此是大禍之機, 或致脫疏. 書中又



朱⼦書節要 卷之⼗三

331

不敢深說, 恐欲蓋而愈章, 敢煩爲痛說此利害, 當此時

節, 只得杜門讀書･潛形匿迹, 豈可爲此喧譁以自取禍

耶? 況如老拙蹤迹, 又比仁里諸賢事體不同, 彼或可

言, 而此但當黙, 其理勢不難曉也. 只如今所題跋, 亦

切不可便將出與人看. 又刻石･鏤板二事, 并望痛爲止

之, 千萬, 至懇至懇! 此杜元凱所謂旣作之後, 又復隱

諱以避患者, 固爲可笑, 然亦以子約之故, 無以答其意

而浸淫至此. 全藉賢者相與致力, 遏其橫流, 千萬幸

也!〖“王晉輔”: 峴.2) 子約壻也.〗

(知舊⾨⼈問答78-7)

省闈不合, 浩然西歸, 無愧於心, 所得多矣, 甚賀甚賀. 

公度近亦得書, 自是不肯求去, 致得如此. 如近日王與

之【龜齡之子.】3)･雷季仲･陳和父, 皆以力請得去, 又何

嘗有人苦留之也? 潘友□者近亦遭逐, 正與公度事體一

般. 此輩進不能爲君子̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 退不能爲小人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不與人出̇ ̇ ̇ ̇ 氣̇, 

令人憤悶也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 子約想時相聚, 渠近書來, 頗能向裏用̇ ̇ ̇

力̇. 然亦有小未善, 已爲詳說, 久之必自見得也. 承欲

2) 峴 : 定州本에는 없다.

3) 龜齡之子 : 定州本에는 없다.



定本 退溪全書 □19

332

就文義事物上做功夫, 甚善. 然讀書且要虛心平氣̊ ̊ ̊ ̊ , 隨̊

他文義體當̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不可先立己意･作勢硬說, 只成杜撰, 不見

聖賢本意也.4)

(知舊⾨⼈問答78-8)

晉輔亦開敏有志趣, 不易得. 但涉學尙淺, 志氣輕率, 

須痛與切磨爲佳耳. 比閱邸狀, 時論似浸5)平. 榛中蜿

蜒6)稍稍引去, 但恐主人意不堅牢, 或有反覆, 卽其禍

愈甚耳.〖“浸”: 漸也, 亦作‘寖’.〗7)

(知舊⾨⼈問答78-9)

熹今年之病發作雖輕, 而日月甚久, 又氣體衰乏･精神

昏耗, 大與常年不同. 亦是年紀催促, 理應如此, 不足

爲怪. 但恨平生功夫只到此地頭, 前面地步有餘而日月

有限, 又不得與朋友之賢者相聚, 日夕切磋, 恐此意思

一旦斷絶, 更爲後賢之憂耳. 劉五十哥且得如此擸掇結

4) 不見聖賢本意也 : 定州本에는 뒤에 [소주 王與之, 龜齡之子也.]가 있다.

5) 浸 : [두주 ‘浸’, {元}本･唐本, 皆作‘寖’.]이 있다 ; 《全書》 ‘寖’

6) 蜿蜒 : 定州本 ‘蜒蜿’

7) 浸漸也, 亦作寖 : 定州本에는 없다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

333

裹, 向後事不可知, 但願前人遺德有以誘其衷8)者, 庶

幾可望於後耳, 言之令人於邑短氣也. 時論靜作不常, 

子壽事後又有舊爭之激, 其黨稍違忤者已不能容, 旦夕

必更有一番聳動觀聽底事, 以扶國是, 覺得懍懍, 未知

所稅駕處. 但朋友來者無可拒之理, 得早行遣了, 亦是

一事收殺也. 益公寄惠《六一集》, 纂次讎正之功勤亦

至矣, 古人所謂後世子雲者信非虛語, 然亦正自難遇

耳.〖“擸掇”: ‘擸’, 元本作‘攛’, 非. ‘擸’音義, 見前〈答陳同父書〉. 

“子壽”: 彭龜年.〗

(知舊⾨⼈問答78-10)

讀書只隨書文訓釋玩味, 意自深長. 今人却是背9)却經

文, 橫生他說, 所以枉費工夫, 不見長進. 來喩似已覺

此病者, 更望勉旃, 千萬之望. 然又當以草略苟且爲

戒, 所謂隨看便起是非之心, 此句最說著讀書之病. 蓋

理無不具一, 事必有兩途. 今纔見彼說晝̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 自家便尋夜̇ ̇ ̇ ̇ ̇

底道理反之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 各說一邊̇ ̇ ̇ ̇ , 互相逃閃̇ ̇ ̇ ̇ , 更無了期̇ ̇ ̇ ̇ . 今人問

難往往類此, 甚可笑也. 

8) 衷 : 海州本･定州本 ‘裏’

9) 背 : [추기 ‘背’, 音佩.]가 있다.



定本 退溪全書 □19

334

(知舊⾨⼈問答78-11)

熹不免, 果如所料, 餘年無幾, 區區舊學足以自娛, 不

能深以爲念也. 若後段, 則安能保其必無耶? 

(知舊⾨⼈問答78-12)

細看來書, 方論董子功利之語, 而下句所說曾無疑事, 

卽依舊是功利之見. 蓋天下只有̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 一理̊ ̊ , 此是卽彼非̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此̇

非卽彼是̇ ̇ ̇ ̇ , 不容並立̇ ̇ ̇ ̇ . 故古之聖賢心存目見̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只有義̇ ̇ ̇

理̇, 都不見有利害可計較̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 日用之間應事接物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 直是判̇ ̇ ̇

斷得直截分明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而推以及人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 吐心吐膽̇ ̇ ̇ ̇ , 亦只如此̇ ̇ ̇ ̇ , 更̇

無回互̇ ̇ ̇ . 若信得及̇ ̇ ̇ ̇ , 卽相與俱入聖賢之域̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 若信不及̇ ̇ ̇ ̇ , 

卽在我亦無爲人謀而不盡底心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而此理是非昭著明白̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

今日此人雖信不及̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 向後他人須有信得及底̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非但一時̇ ̇ ̇ ̇

之計也̇ ̇ ̇ . 若如此所論̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則在我者̇ ̇ ̇ ̇ , 未免視人顔色之可否̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

以爲語黙̇ ̇ ̇ ̇ . 只此意思̇ ̇ ̇ ̇ , 何由能使彼信得及乎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 然此亦無

他, 只是自家看得道義自不曾端的, 故不能眞知是非之

辨而爲此回枉, 不是說時病痛̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 乃是見處病痛也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 試思

之如何? 



朱⼦書節要 卷之⼗三

335

(知舊⾨⼈問答78-13)

孟子說“未有仁而遺其親̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 未有義而後其君̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”, 便是仁義

未嘗不利. 然董生却說“正其義不謀其利̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 明其道不計̊ ̊ ̊ ̊ ̊

其功̊ ̊ ”, 又是仁義未必皆利, 則自不免去彼而取此. 蓋

孟子之言雖是理之自然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然到直截剖判處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却不若̇ ̇ ̇ 董生

之有力也̇ ̇ ̇ ̇ . 向聞餘論, 似多以利隨義而言10), 今細思

之, 恐意脈中帶得偏僻病患̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 試更思之, 如何? 

(知舊⾨⼈問答78-14)

文集之議, 當已罷止. 此實於彼無益而於此不便. 衰老

扶病如此, 又豈能更去廣南行脚耶? 千萬力爲止之, 更

勉其著實爲學, 勿爲此等慕名徇外之事, 方是吾人氣象

也. 來喩所云“書能益人與否, 只在此心”等說, 此又是

病根不曾除得. 以鄙見觀之, 都無許多閒說, 只著實依̇ ̇ ̇ ̇

文句玩味̇ ̇ ̇ ̇ , 意趣自深長̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 不須如此, 又只是立說取勝

也. 前與無疑書, 亦有少講論, 曾見之否? 敬子諸人却

甚進, 此亦無他, 只是渠肯聽人說話, 依本分̇ ̇ ̇ , 循次序̇ ̇ ̇

10) 多以利隨義而言 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

336

平心看文字̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不敢如此走作閒說耳. 大率江西人尙氣, 

不肯隨人後, 凡事要自我出, 自由自在, 故不耐煩如此

逐些理會, 須要立個高論籠罩將去. 譬如讀書, 不肯從

上至下逐字讀去, 只要從東至西一抹橫說. 乍看雖似新

巧, 壓得人過, 然橫拗粗疏, 不成義理, 全然不是聖賢

當來本說之意, 則於己分究竟成得何事? 只如臨川前後

一二公, 巨細雖有不同, 然原其所出, 則同是此一種見

識, 可以爲戒而不可學也. 因見̇ ̇ 無疑, 可出此紙̇ ̇ ̇ ̇ , 大家̇ ̇

評量̇ ̇ , 趂此光陰未至晩暮之時̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 做些著實基址̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 積累將̇ ̇ ̇

去̇, 只將排比章句̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･玩索文理底工夫換了許多杜撰計̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 較̇･
別尋路脈底心力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 須是實有用力處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久之̇ ̇ 自然心地平̊ ̊ ̊ ̊ ̊

夷̊･見理明徹̊ ̊ ̊ ̊ , 庶幾此學有傳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不至虛負平生也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 如於

雅意尙未有契, 可更因書極論, 勿遽罷休, 乃所望也. 

(知舊⾨⼈問答78-15)

所喩已悉, 但所謂語句偶爾而實却不然者, 只此分疏, 

便是舊病未除. 所謂誠於中･形於外, 此又何可諱耶? 

無疑之病, 亦是如此, 適答其書, 說得頗痛快, 可試取

觀, 可見鄙意, 此不復縷縷也. 又謂病只在懶惰者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦̇



朱⼦書節要 卷之⼗三

337

只消得此一病̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是̇ ̇ 無藥可醫̇ ̇ ̇ . 人之所以懶惰̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只緣見̇ ̇ ̇

此道理不透̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所以一向提掇不起̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若見得道理分明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 自̇

住不得̇ ̇ ̇ , 豈容更有懶惰時節邪̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 所謂此外無難除之病

者, 亦信未及, 況自以爲無̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則其有者將至矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 便敢如

此斷置, 竊恐所以自省者亦太疏耳. 又謂海內善類消磨

摧落之後, 所存無幾, 此誠可歎. 若鄙意 則謂纔見消

磨得去, 此等人便不濟事. 若使眞有所見̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 實有下工夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇

處̇, 則便有鐵輪頂上轉旋̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦如何動得他̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 《大學》定

本修換未畢, 俟得之卽寄去. 王晉輔好且勸他莫管他人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

是非長短得失̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 且理會教自家道理分明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 是爲急務̇ ̇ ̇ ̇ . 此̇

事之外̇ ̇ ̇ , 不可使有毫髮雜用心處也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 然人要閒管̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦只̇ ̇

是見理不透̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無頓自己身心處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 所以如此̇ ̇ ̇ ̇ . 願更察此̇ ̇ ̇ ̇ , 

有以深矯揉之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 乃爲佳耳̇ ̇ ̇ ̇ . 年來頓覺衰憊殊甚, 死期將

至, 而朋友間未有大可望者, 令人憂懼, 不知所以爲

懷. 季章千萬勉旃, 乃所深望.〖“閒管”: 卽上文所戒“管他人

是非長短得失”者.〗

(知舊⾨⼈問答78-16)

熹今春大病, 幾不能起. 今幸小康, 然尙未能平步也. 



定本 退溪全書 □19

338

初意若得未死, 且當屛棄書冊, 虛心待盡. 今又覺不能

頓爾捐去, 亦苦頭緖太多, 不是老年活計, 徐當以漸節

減也. 益公淸健可喜, 近答其書論范文正公墓碑事, 以

病草草, 今始能究其說, 然自覺語言有過當處, 不知能

不相怪否也. 伯豐初亦不知其能自植立如此, 但見其於

講論辦得下功, 剖析通貫, 非一時諸人所及, 心固期以

遠到. 不謂乃止於此, 殊可痛惜. 今承來喩, 又得聞其

後來所守之堅, 此尤不易. 吾道不幸遽失此人, 餘子紛

紛, 纔有毛髮利害, 便章皇失措･進退無門, 亦何足爲

軒輊耶? 疾少間, 亦可漸理舊聞, 向前進步否? 博文約̊ ̊ ̊

禮̊, 不可偏廢. 雖孔子之教･顔氏之學, 不過是此二事. 

更惟勉旃, 乃所深望也. 

(知舊⾨⼈問答78-17)

《禮書》此數日來方得下手, 已整頓得十餘篇, 但無人

抄寫爲撓. 蓋可借人處皆畏“僞學”之汚染而不肯借, 其

力可以相助者, 又皆在遠而不副近急, 不免雇人寫, 但

資用不饒, 無以奉此費耳. 



朱⼦書節要 卷之⼗三

339

節要0209(1310) (知舊⾨⼈問答79) (卷13:26右) (晦庵集 卷53)11)

與陳伯堅

垂喩舊書【云云】, 深愧率爾. 當時之言, 蓋亦有爲而

發. 以今觀之, 學者但當深窮聖經, 使其反之於心而

安, 考之於經而合, 驗之於外而可行, 卽彼之妄言一覽

便破矣. 若未到此, 遽欲窮之, 恐如河南夫子所謂“未

必能窮, 而已化爲釋氏矣.” 

▶ 陳伯堅 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권10에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

340

節要0210(1311) (知舊⾨⼈問答80) (卷13:26左) (晦庵集 卷53)

答胡季履【大壯】1)

今承惠問, 荷意良勤. 區區每患世衰道微, 士不知學, 

其溺於卑陋者固無足言, 其有志於高遠者, 又或騖於虛

名, 而不求古人爲己之實̊ ̊ ̊ ̊ , 是以所求於人者甚重, 而所

以自任者甚輕. 每念聖人樂取諸人以爲善之意, 意其必

有非苟然者, 恨不得與賢者共詳之也. 昆仲家學門庭, 

非他人比, 而區區所望, 又特在於其實而不在於名, 願

有以深察此意也.〖“仲”: 指季隨. 季隨來學, 因其歸而答季履書, 

故云.〗 

▶ 胡大壯 : 字는 季履.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권10에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

341

節要0211(1312) (知舊⾨⼈問答81-1~14) (卷13:27右) (晦庵集 卷53)

答胡季隨【大時】1)

(知舊⾨⼈問答81-1)

道理無形影, 唯因事物言語乃可見得是非, 理會極子̇ ̇ ̇ ̇

細̇, 卽道理極精微̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 古人所謂物格知至̊ ̊ ̊ ̊ 者, 不過是就此

下功夫. 近日學者說得太高了, 意思都不確實̊ ̊ , 不曾見

理會得一書一事徹頭徹尾, 東邊綽得幾句, 西邊綽得幾

句, 都不曾貫穿浹洽. 此是大病, 有志之士尤不可以不

深戒也. 

(知舊⾨⼈問答81-2)

熹杜門衰病如昔, 但覺日前用力泛濫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不甚切己̇ ̇ ̇ ̇ , 方與̇ ̇

一二學者力加鞭約̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 爲̇克己求仁之功̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 亦粗有得力處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 也̇. 

所諭文定專治《春秋》, 而於諸書循環誦讀, 以爲學者

讀書不必徹頭徹尾, 此殊不可曉. 旣曰文定讀《春秋》

▶ 胡大時 : 字는 季隨. 崇安人. 胡宏의 季子.

[編輯考] 같은 제목 아래 14통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권10에 실려 

있다.



定本 退溪全書 □19

342

徹頭徹尾, 則吾人亦豈可不然? 且又安知其於他書少日

已嘗反復硏究, 得其指歸, 至於老年, 然後循環泛讀耶? 

若其不能, 亦是讀得《春秋》徹頭徹尾, 有得力處, 方

始汎讀諸書, 有歸宿處. 不然, 前輩用心篤實, 決不如

今時後生貪多務得･涉獵無根也. 前書鄙論, 更望熟究. 

其說雖陋, 然却是三四十年身所親曆･今日粗於文義不

至大段差錯之效, 恐非一旦卒然立論所可破也. 若如來

諭, 不能俟其徹頭徹尾, 乃是欲速好徑之尤, 此不可不

深省而痛革之也. 熹於《論》･《孟》･《大學》･《中

庸》一生用功, 粗有成說, 然近日讀之, 一二大節目處

猶有謬誤. 不住修削, 有時隨手又覺病生. 以此觀之, 

此豈易事? 若只恃一時聦明才氣, 略看一過便謂事了, 

豈不輕脫自誤之甚耶? 呂伯恭嘗言, 道理無窮̇ ̇ ̇ ̇ , 學者先̇ ̇ ̇

要不得有自足心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此至論也, 幸試思之. 

(知舊⾨⼈問答81-3)

《易傳》明白, 無難看處. 但此是先生以天下許多道理

散入六十四卦･三百八十四爻之中, 將作《易》看, 卽

無意味. 須將來作事看, 卽句句字字有用處耳. 



朱⼦書節要 卷之⼗三

343

(知舊⾨⼈問答81-4)

所示諸說, 似於《中庸》本文不曾虛心反覆詳玩, 《章

句》之所絶･文義之所指, 尙多未了, 而便欲任意立說, 

展轉相高, 故其說支蔓纏繞, 了無歸宿. 莫若且就本文

細看, 覺得章斷句絶･文理分明, 卽聖人指意所在與今

日用力之方, 不待如此紛拏辨說而思已過半矣. 大抵其

言“道不可離, 可離非道, 是故君子戒愼乎其所不睹, 恐

懼乎其所不聞”, 乃是徹頭徹尾̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･無時無處不下工夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 欲̊

其無須臾而離乎道也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .【“不睹不聞”與“獨”字不同, 乃是言其戒懼

之至, 無適不然. 雖是此等耳目不及無要緊處, 亦加照管, 如云聽於無

聲･視於無形, 非謂所一1)聞見處却可闊略, 而特然於此加功也.】 又

言“莫見乎隱, 莫顯乎微, 故君子謹其獨”, 乃是上文全̊ ̊ ̊ ̊ ̊

體工夫之中̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 見得此處是一念起處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･萬事根原̊ ̊ ̊ ̊ , 又更緊̊ ̊ ̊

切̊, 故當於此加意省察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 欲其自隱而見̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･自微而顯̊ ̊ ̊ ̊ , 皆

無人欲之私也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .【觀兩“莫”字, 卽見此處是念慮欲萌而天理人欲之

幾, 最是緊切, 尤不可不下工處, 故於全體工夫之中, 就此更加省察. 然

亦非必待其思慮已萌而後別以一心察之, 蓋全體功夫旣無間斷, 卽就此

處略加提撕, 便自無透漏也.】 前段卽卒章所謂“不動而敬, 不

1) 一 : 海州本에는 [추기 ‘一’, 疑‘可’字之缺其下.]가 있고, 川谷本･全州本에는 [두주 

‘一’, 唐本空.]이 있다 ; 《全書》 ‘有’[교감기 ‘有’字原缺, 據閩本補.] 



定本 退溪全書 □19

344

言而信”, 後段卽卒章所謂“內省不疚, 無惡於志”, 文

義條理大小甚明. 從來說者多是不察, 將此兩段只作一

段相纏說了. 又季隨云“純熟̊ ̊未易言也”, 此語恐有病. 

蓋季隨意間常說功夫極至之地窮高極遠, 決然是不可到. 

如中間熹說讀書須是精熟, 季隨便云須如文定之於《春

秋》方是精熟, 今豈易及, 亦是此意. 夫謂功夫極至之

地如此之高･如此之妙, 則是矜己之獨能知此而以他人

爲不知也. 以爲人不可到, 則是己亦甘自處於不能也. 

如此, 則凡講論皆是且做好話說過, 其與自謂“吾身不

能居仁由義”者雖若有間, 然其實亦無以大相遠矣. 不

除此病, 竊恐百事放倒, 都不到頭, 非是小失, 幸深省

而痛矯之也. 又云:“方其未至純熟̊ ̊ , 天理何嘗不可見

乎?” 此又不看本文本意, 而逞快鬬高･隨語生說之過. 

夫《中庸》本意欲人戒謹恐懼, 以存天理之實而已, 非

是教人揣摩想象2), 以求見此理之影也. 伯壽下一“見”

字, 已是有病, 季隨又更節上生枝, 更不復以純熟̊ ̊ 自

期, 只要就此未純熟處便見天理, 不知見得要作何用? 

爲說至此, 去本日遠. 以言乎經, 則非聖賢之本意, 以

言乎學, 則無可用之實功. 如此講論, 恐徒紛擾, 無所

2) 象 : 《全書》 ‘像’ 



朱⼦書節要 卷之⼗三

345

補於聞道入德之效也.〖註“所一”: ‘一’, 未詳.〗

(知舊⾨⼈問答81-5)

戒懼者̊ ̊ ̊ , 所̊3)以涵養於喜怒哀樂未發之前̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .【當此之時, 

寂然不動, 只下得涵養功夫. 涵養者, 所以存天理也.】 愼獨者̊ ̊ ̊ , 

所以省察於喜怒哀樂已發之後̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .【當此之時, 一毫放過, 則

流於欲矣. 判別義利, 全在此時. 省察者, 所以遏人欲也. 於4)已發之

後.】 不知經意與日用之工是如此否?【友恭. 字恭叔.】

〖〇按《心經附註》, 引此爲胡季隨說, 而此註有“友恭字恭叔”五

字, 則是友恭說, 而季隨質之先生也歟? 〗
此說甚善. 

戒懼, 乃所以愼獨也. 涵養･省察之際, 皆所當然. 

未發之前, 不容著力, 只當下涵養工夫, 來教得之. 

省察於已發之時, 此句之病恭叔已言之矣, 正所以

存天理･遏人欲也, 恐不可分.【一之】 

作兩事說, 則不害於相通, 作一事說, 則重復5)矣. 不

3) 所 : [두주 ‘者’下本無‘所’字, 然當有之.]가 있다 ; 《全書》에는 [교감기 ‘所’字原缺, 

據《正訛》補.]가 있다.

4) 於 : 《全書》에는 없다.

5) 復 : 《全書》 ‘複’



定本 退溪全書 □19

346

可分中, 却要見得不可不分處, 若是全不可分, 《中庸》

何故重復6)說作兩節? 

“已發之後”, 立語自覺未穩, 今欲改作“欲發之時”.

【友恭】

作“欲發”是, 但亦不是欲發時節別換一心來省察他̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只̇

是此個全體戒懼底略更開眼耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

戒謹̊ ̊ ･恐懼̊ ̊ ･愼獨̊ ̊ , 統而言之, 雖只是道, 都是涵養工̊ ̊ ̊

夫̊, 分而言之, 則各有所指. “獨”云者, 他人不知, 

己所獨知之時, 正友恭所謂“已發之初”者. 不睹不

聞, 卽是未發之前, 未發之前, 無一毫私意之雜. 此

處無走作, 只是存天理而已, 未說到遏人欲處. 已發

之初, 天理人欲由是而分. 此處不放過, 卽是遏人

欲, 天理之存有不待言者. 如此分說, 自見端的. 

此說分得好, 然又須見不可分處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 7), 如兵家攻守8)相似̇ ̇ , 

各是一事̇ ̇ ̇ ̇ , 而實相爲用也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

6) 復 : 《全書》 ‘複’ 

7) 然又須見不可分處 : 海州本에는 방점이 없다.

8) 如兵家攻守 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

347

涵養工夫̊ ̊ ̊ ̊ 實貫初終̇ ̇ ̇ ̇ , 而未發̇ ̇ ̇ 之前只須9)涵養̊ ̊ , 纔發處̇ ̇ ̇

便須用̇ ̇ ̇ 省察工夫̊ ̊ ̊ ̊ 10). 至於̇ ̇ 涵養愈熟̊ ̊ ̊ ̊ , 則̇省察愈精̊ ̊ ̊ ̊ 矣̇. 

此數句是. 

省察於欲發之時, 平日工夫不至而欲臨時下手, 不亦

晩乎?【大時】

若如此說, 則是臨時都不照管, 不知平日又如何做工夫

也? 

竊謂操存涵養̊ ̊ ̊ ̊ 乃修身之根本, 學者操存涵養, 便是

未發之前工夫在其中矣. 凡省察̊ ̊ 於已發, 正所以求

不失其操存涵養者也. 學者於是二者不可缺一, 然

操存涵養乃其本也. 諸友互相點檢, 多得之. 然却不

曾推出所謂根本, 故論未發之前者, 竟歸於茫然無

著力處, 或欲推於欲發之初省察, 則又似略平日之

素, 或兼涵養省察言之者, 又似鶻突包籠. 

此一段差勝, 然亦未有的當見處. 

9) 之前只須 : 海州本에는 방점이 있다.

10) 工夫 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

348

(知舊⾨⼈問答81-6)

所示問答皆極詳矣, 然似皆未嘗精思實踐, 而多出於一

時率然之言, 故紛紜繳繞而卒無定說也. 夫謂未發之前

不可著力者, 本謂不可於此探討尋求也, 則固無害於涵

養之說. 謂當涵養者, 本謂無事之時常有存主也, 則固

無害於平日涵養之說. 謂省察於將發之際者, 謂謹之於

念慮之始萌也, 謂省察於已發之後者, 謂審之於言動已

見之後也. 念慮之萌固不可以不謹, 言行之著亦安得而

不察? 以熹觀之, 凡此數條本無甚異, 善學者觀之, 自

有以見其不可偏廢, 不至如此紛紜競辨也. 細看其間却

有一段.【名一之者.】 說得平正的確, 頗中諸說之病, 不

知曾細考之否? 

(知舊⾨⼈問答81-7)

彼中議論大略有三種病, 一是高, 二是遠, 三是煩碎. 

以此之故, 都離却本文, 說來說去, 都不記得元是說甚

底. 但̇11)能放低̇ ̇ ̇ , 著實依本分̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･依次序做工夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久久自̇ ̇ ̇

當去此病也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .12) 

11) 但 : 海州本에는 방점이 없다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

349

(知舊⾨⼈問答81-8)

元善書說與子靜相見甚款, 不知其說如何? 大抵欲速

好徑是今日學者大病, 向來所講, 近覺亦未免此. 以身

驗之, 乃知伊洛拈出̇ ̇ “敬̊”字̇, 眞是學問始終̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･日用親切̇ ̇ ̇ ̇

之妙̇ ̇ . 近與朋友商量̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不若只於̇ ̇ ̇ ̇ 此處用力̊ ̊ ̊ ̊ , 而讀書窮理̊ ̊ ̊ ̊ ̊

以發揮之̊ ̊ ̊ ̊ . 眞到聖賢究竟地位̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦不出此̇ ̇ ̇ ̇ , 坦然平白̇ ̇ ̇ ̇ , 

不須妄意思想頓悟懸絶處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 徒使人顚狂粗率̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而於日用̇ ̇ ̇ ̇

常行之處反不得其所安也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 不審別後所見如何? 幸試

以此思之, 似差平易悠久也. 

(知舊⾨⼈問答81-9)

大抵爲學, 不厭卑近, 愈卑愈近̇ ̇ ̇ ̇ , 則功夫愈實而所得愈̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

高遠̇ ̇ . 其直爲高遠者則反是, 此不可不察也. 

(知舊⾨⼈問答81-10)

閒中時有朋友遠來講學, 其間亦有一二可告語者, 此道

之傳, 庶幾未至斷絶, 獨恨相望之遠, 不得聚首盡情極

12) 久久……病也 : 海州本에는 방점이 없다.



定本 退溪全書 □19

350

論, 以求眞是之歸, 尙此悢悢耳. 君擧先未相識, 近復

得書, 其徒亦有來此者. 聽13)其議論, 多所未安. 最是

不務切己, 惡行直道, 尤爲大害. 不知講論之間頗亦及

此否?〖“悢悢”: 〈陳蕃傳〉“天之於漢俍俍”註, “眷眷也. 《文選》, 

‘臨別悢悢.’” 字或作‘’, 音兩.〗

(知舊⾨⼈問答81-11)

前書諸喩, 讀之惘然. 季隨學有家傳, 又從南軒之久, 

何故於此等處尙更有疑? 向見意思大段寬緩, 而讀書

不務精熟, 常疑久遠無入頭處, 必爲浮說所動. 今乃果

然. 〈艮〉･〈復〉之義, 正當思惟, 方見親切. 別紙

諸疑, 正當解釋, 方得分明. 今乃曰“才涉思惟, 便不

親切”, 又云“非不能以意解釋, 但不欲杜撰耳”, 不知

却要如何下功夫耶? 夫子言“學而不思則罔”, 《中庸》

說‘博學･審問･謹思･明辨’, 聖賢遺訓明白如此, 豈可舍

之而徇彼自欺之浮說耶? 來書譏項平父出入師友之間

不爲不久, 而無所得, 愚亦恐賢者之不見其睫也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 日月

逝矣, 歲不我與, 願深省察, 且將《大學》･《論語》･
《孟子》･《中庸》･《近思》等書子細玩味, 逐句逐

13) 聽 : 《全書》 ‘折’ 



朱⼦書節要 卷之⼗三

351

字不可放過, 久之須見頭緖. 不可爲人所誑, 虛度光陰

也.〖“睫”: 卽棄切, 毛. 〈越世家〉云: “目毛而不見其睫.”〗

(知舊⾨⼈問答81-12)

學者問曰: “《延平先生語錄》有曰: ‘學者之病, 在

於未有灑然冰釋凍解處. 縱有力持守, 不過只是苟

免顯然尤悔而已, 恐不足道也.’ 竊恐所謂灑然冰釋

凍解處, 必於理皆透徹而所知極其精妙, 方能爾也.”

〖云云〗大時答曰: “所謂灑然冰釋凍解, 只是通透灑

落之意. 學者須常令胸中通透灑落, 則讀書爲學皆

通透灑落而道理易進, 持守亦有味矣.〖云云〗
此一條嘗以示諸朋友, 有輔漢卿者下語云: “灑然冰解̇ ̇ ̇ ̇

凍釋̇ ̇ , 是功夫到後疑情剝落̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 知無不至處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 知至則意誠̇ ̇ ̇ ̇ ̇

而自無私欲之萌̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不但無形顯之過而已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若只是用意持̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

守̇･著力遏捺̇ ̇ ̇ ̇ , 苟免顯然悔尤̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則隱微之中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 何事不有̇ ̇ ̇ ̇ ? 

然亦豈能持久哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 意懈力弛̇ ̇ ̇ ̇ , 則橫放四出矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今曰學者

須常令胸中通透灑落, 恐非延平先生本意.” 此說甚善. 

大抵14)此個地位̊ ̊ ̊ ̊ , 乃是見識分明･涵養純熟之效̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 須從̊ ̊

14) 大抵 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

352

眞實積累功用中來̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不是一旦牽彊著力做得.̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 1̇5) 今湖

南學者所云“不可以急迫求之, 只得且持守, 優柔厭飫, 

而俟其自得”, 未爲不是, 但欠窮理一節功夫耳. 答者

乃云“學者須常令胸中通透灑落”, 却是不原其本而彊

欲做此模樣. 殊不知通透灑落如何令得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 纔有一毫令̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之之心̇ ̇ ̇ , 則終身只是作意助長̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･欺己欺人̇ ̇ ̇ ̇ , 永不能到得̇ ̇ ̇ ̇ ̇

灑然地位矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

學者問曰: “《遺書》曰: ‘執事須是敬̊, 又不可矜持

太過.’ 竊謂學者之於敬, 常懼其放倒. 旣未能從容

到自然處, 恐寧過於矜持, 亦不妨也.” 大時答曰: 

“‘敬是治病之大藥, 矜持是病之旁證. 藥力旣到, 病

勢旣退, 則旁證亦除矣.’”

“敬是病之藥, 矜持是病之旁證”, 此兩句文意齟齬, 不

相照應. 若以̇ ̇ 敬̊喩藥̇ ̇ , 則矜持乃是服藥過劑̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 反生他病̇ ̇ ̇ ̇

之證̇ ̇ . 原其所因̇ ̇ ̇ ̇ , 蓋爲將此敬字別作一物̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而又以一心̇ ̇ ̇ ̇ ̇

守之̇ ̇ , 故有此病̇ ̇ ̇ ̇ . 若知敬字只是自心自省̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 當體便是̊ ̊ ̊ ̊ , 

則自無此病矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 

15) 不是……做得 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

353

學者問曰: “《遺書》曰: ‘孟子曰: 盡其心者, 知其

性也. 彼所謂識心見性是已. 若存心養性一段事, 則

無矣.’ 竊謂〖云云〗大時答曰〖云云〗.

《遺書》所云釋氏有盡心知性, 無存心養性, 亦恐記錄̇ ̇ ̇ ̇

者有誤̇ ̇ ̇ . 要之, 釋氏只是恍惚之間見得些心性影子, 却

不曾子細見得眞實心性, 所以都不見裏面許多道理. 政̇

使有存養之功̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦只是存養得他所見底影子̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 固不可謂̇ ̇ ̇ ̇

之無所見̇ ̇ ̇ ̇ , 亦不可謂之不能養̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 但所見所養非心性之眞̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 

學者問曰: “《遺書》曰: ‘誠然後能敬, 未及誠時須

敬, 而後能誠.’ 學者如何便能誠? 恐不若專主於敬

而後能誠也.” 大時答曰:〖云云〗.

敬是竦然如有所畏之意̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 誠是眞實無妄之名̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 意思不

同. 誠而後能敬者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 意誠而後心正也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 敬而後能誠者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

意雖未誠̇ ̇ ̇ ̇ , 而能常若有畏̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則當不敢自欺而進於誠矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

此程子之意也. 

學者問曰: “《遺書》曰: ‘只外面有些罅隙, 便走了.’

學者能日用間常切操存, 則可漸無此患矣.” 大時答



定本 退溪全書 □19

354

曰: “其中充實, 則其外無罅隙矣.”

“外面只有些罅隙̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 便走了̊ ̊ ̊ ”, 此語分明, 不須注解. 只̊

要時時將來提撕̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 便喚得主人公常在常覺也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 

(知舊⾨⼈問答81-13)

所喩兩條, 前書奉報已極詳悉. 若能平心定氣̊ ̊ ̊ ̊ , 熟復再̇ ̇ ̇

三̇, 必自曉然. 今乃復有來書之喩. 大率講論文字, 須

且屛去私心, 然後可以詳考文義, 以求其理之所在. 若

不如此, 而只欲以言語取勝, 則雖累千萬言, 終身競

辨, 亦無由有歸著矣. 但願且取前書子細反復. 其間所

云“才有令之之心̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 卽便終身不能得灑落̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ”者, 此尤切至

之論. 蓋纔有此意, 便不自然, 其自謂灑落者, 乃是疏

略放肆之異名耳. 疊此兩三重病痛, 如何能到眞實灑落

地位耶? 古語云: “反者道之動̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 謙者德之柄̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 濁者淸̇ ̇ ̇

之路̇ ̇ , 昏久則昭明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ .” 願察此語, 不要思想準擬融釋灑

落底功效, 判著且做三五年辛苦不快活底功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久遠須̇ ̇ ̇

自有得力處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 所謂先難而後獲也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . “灑落̊ ̊ ”兩字, 本是黃

太史語, 後來延平先生拈出̇ ̇ , 亦是且要學者識個̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 深造自̊ ̊ ̊

得底氣象̊ ̊ ̊ ̊ , 以自考其所得之淺深̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 不謂不一再傳, 而其

弊乃至於此, 此古之聖賢所以只教人於下學處用力, 至



朱⼦書節要 卷之⼗三

355

於此等則未之嘗言也. 細看來書, 似已無可得說, 但̇16)

未肯放下此一團私意耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 如此,則更說甚講學? 不如同

流合汙･著衣喫飯･無所用心之省事也.〖“反者道之動止昏久

則昭明”: 語出《參同契･中篇》. 但‘動’作‘驗’,‘謙’作‘弱’.〗

(知舊⾨⼈問答81-14)

熹憂患侵凌, 來日無幾, 思與海內知友痛相切磨, 以求

理義全體之至極, 垂之來世, 以繼聖賢傳付之望, 而離

群索居, 無由會合. 如季隨者, 尤所期重, 而相去甚遠, 

再見恐不可期, 此可爲深歎恨也. 先訓之嚴, 後人自不

當置議論於其間. 但性之有無善惡, 則當舍此而別論之, 

乃無隱避之嫌, 而得盡其是非之實耳. “善惡”二字, 便

是天理人欲之實體. 今謂性非人欲可矣, 由是而并謂性

非天理, 可乎? 必曰極言乎性之善而不可名, 又曷若直

謂之善而可名之爲甚易而實是也? 比來得書, 似覺賢者

於此未有實地之可據, 日月易得, 深可憂懼, 幸加精進

之力, 入細著實, 子細推硏, 庶幾有以自信, 益光前烈, 

千萬至望. 

16) 但 : 《全書》 ‘便’



定本 退溪全書 □19

356

節要0212(1313) (知舊⾨⼈問答82) (卷13:40右) (晦庵集 卷53)

答高應朝1)

所示講義發明深切, 遠方學者得所未聞, 計必有感動而

興起者. 然此恐但可爲初學一時之計, 若一向只如此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

說̇, 而不教以̇ ̇ ̇ ̇ 日用平常意思̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･涵養玩索功夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 卽恐學者̇ ̇ ̇ ̇

將此家常茶飯做個怪異奇特底事看了̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 日逐荒忙̇ ̇ ̇ ̇ , 陷於̇ ̇

欲速助長̇ ̇ ̇ ̇ ･躁率自欺之病̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久之茫然̇ ̇ ̇ ̇ , 無實可據̇ ̇ ̇ ̇ , 則又̇ ̇

只學得一場大話̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 互相恐嚇而終無補於̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 爲己̊ ̊ 之實也̇ ̇ ̇ . 只

如三段所擧諸書大指雖同, 然恐亦須更令子細看得逐

段各有下落, 方能浹洽通貫, 有得力處. 若只如此儱侗

看了便休, 却恐只是粗謾, 政使便做得成, 亦是捺生做̇ ̇ ̇

熟̇, 久遠畢竟無意味也. 

▶ 高應朝 : 字는 應朝. 高商老로 추정.

[編輯考] 海州本에는 권10에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗三

357

節要0213(1314) (知舊⾨⼈問答83) (卷13:40左) (晦庵集 卷53)1)

答石天民

平生爲學, 見得孟子論枉尺直尋意思稍分明. 自到浙中, 

覺得朋友間却別是一種議論, 與此不相似, 心竊怪之. 

昨在丹丘, 見誠之直說義理與利害只是一事, 不可分別, 

此大可駭. 當時亦曾辨論, 覺得殊未相領, 至與孟子･董

子之言例遭排擯, 不審尊兄平日於此見得如何? 幸更與

諸公講論見教. 熹竊以爲今日之病唯此爲大, 其餘世俗

一等近下見識, 未足爲吾患也. 

▶ 石斗文 : 1129~1189. 字는 天民. 新昌人.

[編輯考] 海州本에는 권10에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

358

節要0214(1315) (知舊⾨⼈問答84-1~3) (卷13:41右) (晦庵集 卷53)

答沈叔晦〖煥. 寧海人.〗1)

(知舊⾨⼈問答84-1)

帥幕非所以處賢者, 然自我言之, 亦何適而不可安耶? 

前日務爲學而不觀書, 此固一偏之論, 然近日又有一般

學問, 廢經而治史, 略王道而尊霸術, 極論古今興亡之

變, 而不察此心存亡之端. 若只如此讀書, 則又不若不

讀之爲愈也. 況又中年, 精力有限, 與其汎觀而博取, 

不若熟讀而精思, 得尺吾尺̊ ̊ ̊ ̊ , 得寸吾寸̊ ̊ ̊ ̊ , 始爲不枉用功

力耳. 

(知舊⾨⼈問答84-2)

示喩兩塗之疑, 足見省身求善･不自滿足之意, 警發多

矣. 大抵近年學者求道太迫･立論太高, 往往嗜簡易而

憚精詳, 樂渾全而畏剖析, 以此不見天理之本然, 各墮

一偏之私見, 別立門庭, 互分彼我, 使道體分裂, 不合

▶ 沈煥 : 1139~1191. 字는 叔晦. 定海人.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 



朱⼦書節要 卷之⼗三

359

不公. 此今日之大患也. 不識明者以爲如何? 子約爲人

固無可疑, 但其門庭近日少有變異, 而流傳已遠, 大爲

學者心術之害, 故不得不苦口耳. 近日一派流入江西, 

蹴踏董仲舒而推尊管仲･王猛, 又聞有非陸贄而是德宗

者, 尤可駭異. 所欲言者, 甚衆甚衆. 

(知舊⾨⼈問答84-3)

“浩然之氣”一章, 恐須先且虛心熟讀《孟子》本文, 未

可遽雜他說. 俟看得《孟子》本意分明, 却取諸先生說

之通者錯綜於其間, 方爲盡善. 若合下便雜諸說輥看, 

則下稍1)只得周旋人情, 不成理會道理矣. 近日說經多

有此弊, 蓋已是看得本指不曾分明, 又著一尊畏前輩不

敢違異之心, 便覺左右顧瞻, 動皆窒礙, 只得曲意周旋, 

更不復敢著實理會義理是非･文意當否矣. 夫尊畏前輩･
謙遜長厚, 豈非美事? 然此處才有偏重, 便成病痛, 學

者不可不知也. 又“非義襲而取之”句內, 亦未見外面尋

義理之意, 請更詳之. 橫渠先生言觀書有疑, 當且濯去

舊見, 以來新意, 此法最妙.〖“輥”: 戶袞切, 車穀齊等貌.

【《韻會》】 〇今按, 此只取混義.〗
1) 稍 : [두주 ‘稍’, 唐本从木.]이 있고, 川谷本･全州本에도 동일한 두주가 있다 ; 《全

書》 ‘梢 



定本 退溪全書 □19



朱⼦書節要 卷之⼗四

361

朱子書節要 卷之十四 諸子目錄〖知舊門人問答〗

❰孫季和❱ 名應時. 會稽人. 嘗知平江府 常熟縣, 作

吳公 言子游祠. 先生爲作〈記〉. 

❰石應之❱ 宋景濂〈題跋〉, “無爲軍教授石宗昭, 字

應之. 東萊門人.”

❰諸葛誠之❱ 〈答石天民書〉, “昨在丹丘, 見誠之云

云.” 疑是台州人. ○〈與劉晦伯書〉, “誠之兄弟, 我

見太重.”云.

❰項平父❱ 見二卷.

❰陳抑之❱ 名謙.

❰兪壽翁❱ 按, 《周禮》有《復古編》, 臨川 兪庭椿

壽翁所編. 今此答書, 有“見子靜曾扣”之語, 當是此人

也.

❰應仁仲❱ 《台寓錄》, “名恕, 號艮齋. 括蒼人. 淳

熙初, 寓居黃巖. 先生以老友呼之.” 

❰周叔謹❱ 《實紀》, “名介, 字公謹, 初姓葉.” ○

《大全書》註, “葉公謹改姓字.” ○《語類》作‘葉公

謹’.

❰王季和❱ 名鉛. 知浦城縣丞, 見先生撰本縣〈永利



定本 退溪全書 □19

362

倉記〉.

❰傅子淵❱ 名夢泉. 陸氏門人. 爲禪學.

❰陳正己❱ 名剛.

❰路德章❱ 名未詳. 東萊門人. ○病處似楊子直.

❰康炳道❱
❰郭希呂❱ 名津. 東陽人. 先生爲其父德誼作銘. 見

九十二卷銘類. ○‘津’或作‘律’. 未詳.

❰時子雲❱
❰毛舜卿❱
❰楊深父❱ 先生嘗題跋公家藏《東坡帖》.

❰汪子卿❱ 先生〈答向伯元書〉, “子卿識趣議論, 今

亦少得疑.” 卽公也.

❰趙幾道❱ 《實紀》, “名師淵, 號訥齋. 黃巖人. 先

生嘗令修校《通鑑綱目》.” ○《台寓錄》, “進士, 仕

終, 主管台州 崇道觀.”

❰劉仲則❱ 名榘.

❰黃冕仲❱
❰楊簡卿❱ 名迪.

❰吳宜之❱ 名南.

❰徐斯遠❱1) 《瀛奎律髓》註, “名文卿. 信州 玉山



朱⼦書節要 卷之⼗四

363

人. 嘉定進士. 與趙昌父･翰仲止聲名伯仲.”

❰趙昌甫❱2) 《史傳》, “名蕃. 玉山人. 蔭補, 州文

學. 師劉靜春. 家居祠考三十有一, 理宗召直祕閣, 辭, 

致仕. 晩號難齋.” ○號章泉. 朱子稱其志操文詞, 非

流輩所及. 右, 《實紀》云.

❰徐彦章❱ 按《語類》, 先生有稱徐煥“天行, 一息不

停”一段說云云. 煥疑是彦章也. 

❰包定之❱ 《實紀》, “永嘉人. 因引書中‘用意精密’

之語.”

❰潘謙之❱ 《實紀》, “名柄, 植之弟, 號瓜山. 有

《四書講說》･《易解》･《書解》･《語錄》.” ○

《一統志》, “候官人. 十六志道. 朱子悉以所學授之. 

卒, 祠三山書院.”

❰楊至之❱3) 《實紀》, “名至. 泉州 晉江人.” 朱子

稱其講論儘精細.

❰李守約❱ 《實紀》, “名閎祖, 號絅齋. 光澤人. 進

士, 官廣東撫幹云云. 有《語錄》.” ○《一統志》, 

“父呂與朱子爲友, 三子從學. 閎祖篤志精思, 先生留

1) 徐斯遠 : [두주 《文獻通考》, “晩第, 未注官而死.”]가 있다.

2) 趙昌甫 : [두주 ‘甫’, 《宋史實紀》皆作‘父’. 諡文節.]이 있다.

3) 楊至之 : [두주 有《語錄》.]이 있다.



定本 退溪全書 □19

364

之家塾.”云. ○按, 公三昆仲, 皆辛未進士也.

❰李時可❱ 《實紀》, “名相祖. 閎祖之弟. 進士. 有

《書說》.” ○《一統志》, “用心精切.”

❰劉定夫❱ 見《實紀》.

❰包顯道❱ 名揚. 南康 建昌人. 有《語錄》. ○《語

類》, “先生稱顯道淸虛寂滅, 陷溺其心.”

❰包詳道❱ 名未詳. 顯道弟. 其學同上.

❰包敏道❱ 名遜. 詳道弟. 學同上.

❰符舜功❱ 《實紀》, “名叙.” ○《語類》多有問答.

❰符復仲❱ 《實紀》, “名初.”

❰符國瑞❱
❰陳超宗❱
❰顔子堅❱
❰熊夢兆❱
❰安仁吳生❱
❰趙然道❱ 《實紀》, “名師雍. 疑師淵之弟.” ○

《台寓錄》, “黃巖人. 仕終知通州.” ○按先生答公

書, 峻斥如此, 而見錄於《實紀》者, 豈非因師訓責而

能知學改行耶? 

❰康戶曹❱ 名仲穎.



朱⼦書節要 卷之⼗四

365

❰邵機❱ 宜興縣貢士. 見先生〈縣學記〉.

❰邵叔義❱ 名浩. 金華人. ○見《實紀》･《語類》･
《大全》. 又公知江山縣. 先生爲作〈景行堂記〉.

❰王德修❱ 和靖門人. ○陳北溪〈心說〉中間所擧王

丞, 疑指公也. ○《語類》, 公論學非一, 但自守已見, 

無虛心求益之意.

❰蘇晉叟❱ 名溱.



定本 退溪全書 □19

366

節要0215(1401) (知舊⾨⼈問答85) (卷14:1右) (晦庵集 卷54)

答孫季和【應時】1)

所喩平生大病最在輕弱, 人患不自知耳, 旣自知得如此, 

便合痛下功夫, 勇猛舍棄, 不要思前筭後, 庶能矯革. 

所謂藥不瞑眩, 厥疾不瘳者也. 明善誠身, 正當表裏相

助, 不可彼此相推. 若行之不力而歸咎於知之不明, 知

之不明而歸咎於行之不力, 卽因循擔閣, 無有進步之期

矣. 子約 漢･唐之論, 在渠非有私心, 然亦未免程子所

謂乃邪心者, 却是教壞後生, 此甚不便. 近年以來, 彼

中學者未曾理̇ ̇ ̇ 會讀書修己̇ ̇ ̇ ̇ , 便先懷取一副當功利之心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

未曾出門踏著正路̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便先做取落草由徑之計̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 相引去無

人處, 私語密傳, 以爲奇特, 直是不成模樣, 故不得不

痛排斥之. 不知子約還知外面氣象如此否耳?〖“邪心”: 

〈无妄〉《傳》曰: “雖无邪心, 苟不合正理則妄也, 乃邪心也.”〗

▶ 孫應時 : 1154~1206. 字는 季和, 號는 燭湖. 餘姚人.

[編輯考] 海州本에는 권10에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

367

節要0216(1402) (知舊⾨⼈問答86-1~2) (卷14:1左) (晦庵集 卷54)

答石應之〖宋景濂題跋, “有東萊門人無爲軍教授石宗昭, 字應

之.” 是此人.〗1)

(知舊⾨⼈問答86-1)

所示文字深切詳審, 說盡事情. 想當時面陳又不止此, 

而未足以少回天意, 此亦時運所繫, 非人力所能與也. 

更願益加涵養講學之功而安以俟之, 事會之來, 豈有終

極? 安知其不愈鈍而後利耶? 熹衰朽殊甚, 心昏目倦, 

不能觀書, 然日用功夫不敢不勉, 間亦紬繹舊聞之一

二, 雖無新得, 然亦愈覺聖賢之不我欺, 而近時所謂喙

喙爭鳴者之亂道而誤人也. 公謹想已到彼矣, 渠趣向意

味朋友間少得, 但意緖頗多支離, 更與鐫切, 令稍直

截, 當益長進耳. 

(知舊⾨⼈問答86-2)

黨錮之禍四海橫流, 而賢者從容其間, 獨未有以自明

▶ 石宗昭 : 字는 應之. 新昌人. 石天民의 동생.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本에는 권10에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

368

者. 此則拙者他日視而不瞑之深憂也. 富貴易得̇ ̇ ̇ ̇ , 名節̇ ̇

難保̇ ̇ , 此雖淺近之言, 然亦豈可忽哉! 便中寓此, 以代

面訣. 



朱⼦書節要 卷之⼗四

369

節要0217(1403) (知舊⾨⼈問答87) (卷14:2左) (晦庵集 卷54)

答諸葛誠之

示喩競辯之端, 三復惘然. 愚意比來深欲勸同志者兼取

兩家之長, 不可輕相詆訾, 就有未合, 亦且置勿論, 而

姑勉力於吾之所急. 不謂乃以曹表之故, 反有所激, 如

來喩之云也. 不敏之故, 深以自咎. 然吾人所學, 喫緊

著力處正在天理人欲二者相去之間耳. 如今何論, 則彼

之因激而起者, 於二者之間果何處也? 子靜平日所以

自任, 正欲身率學者一於天理, 而不以一毫人欲雜於其

間, 恐決不至如賢者之所疑也. 義理, 天下之公, 而人

之所見有未能盡同者, 正當虛心平氣, 相與熟講而徐究

之, 以歸於是, 乃是吾黨之責. 而向來講論之際, 見諸

賢往往皆有立我自是之意, 厲色1)忿詞, 如對仇敵, 無

復長少之節･禮遜之容. 蓋嘗竊笑, 以爲正使眞是仇敵, 

亦何至此? 但觀諸賢之氣方盛, 未可遽以片辭取信, 因

▶ 諸葛千能 : 字는 誠之. 會稽人.

[編輯考] 海州本에는 권10에 실려 있다.

1) 色 : 海州本 ‘氣’



定本 退溪全書 □19

370

黙不言, 至今常不滿也. 今因來喩輒復陳之, 不審明者

以爲如何耳?〖“曹表”: 曹立之墓表, 見《大全》九十卷. 表言, “立

之受學陸氏, 未敢自足, 後至南康得張敬夫2)遺文, 乃知有定論”云.〗 

2) 夫 : 海州本 ‘失’



朱⼦書節要 卷之⼗四

371

節要0218(1404) (知舊⾨⼈問答88-1~8) (卷14:3左) (晦庵集 卷54)

答項平父【安世】1)

(知舊⾨⼈問答88-1)

示喩此心元是聖賢, 只要於未發時常常識得･已發時常

常記得, 此固持守之要̊ ̊ ̊ ̊ . 但聖人指示爲學之方周徧詳

密, 不靠一邊, 故曰敬義立而德不孤̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 若如今說, 則只

恃一個“敬̊”字, 更不做集義工夫̊ ̊ ̊ ̊ , 其德亦孤立而易窮

矣. 須是精粗本末隨處照管̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不令工夫少有空闕不到之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

處̇, 乃爲善學也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此心固是聖賢本領, 然學未講･ 理未

明, 亦有錯認人欲作天理處, 不可不察. 識得･記得, 

不知所識･所記指何物而言? 若指此心, 則識者･記者

復是何物? 心有二主, 自相攫拏, 聖賢之教, 恐無此法

也. 持守之要̊ ̊ ̊ ̊ , 大抵只是要得此心常自整頓̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 惺惺了̊ ̊ ̊

了̊, 卽未發時不昏昧̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 已發時不放縱耳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 愚見如此, 不

知子靜相報如何? 因風錄示, 或可以警所不逮也. 伊川

先生云: “涵養須用敬̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 進學則在致知̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .” 此兩句, 與從

▶ 項安世 : 1129~1208. 字는 平父, 號는 平菴. 江陵人.

[編輯考] 같은 제목 아래 8통의 편지가 실려 있다. 海州本에는 권10에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

372

上聖賢相傳指訣如合符契. 但講學更須̇ ̇ ̇ ̇ 寬平其心̊ ̊ ̊ ̊ , 深沉̊ ̊

詳細以究義理要歸處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 乃爲有補̇ ̇ ̇ ̇ . 若只草草領略, 就名

數訓詁上著到, 則不成次第耳. 

(知舊⾨⼈問答88-2)

所喩曲折及陸國正語, 三復爽然, 所警於昏惰者爲厚

矣. 大抵子思以來, 教人之法惟以尊德性̊ ̊ ̊ ･道問學̊ ̊ ̊ 兩事

爲用力之要. 今子靜所說, 專是尊德性事, 而熹平日所

論, 却是問學上多了. 所以爲彼學者多持守可觀, 而看

得義理全不子細, 又別說一種杜撰道理遮蓋, 不肯放

下. 而熹自覺雖於義理上不敢亂說, 却於緊要爲己爲人

上多不得力. 今當1)反身用力̊ ̊ ̊ ̊ , 去短集長̇ ̇ ̇ ̇ , 庶幾不墮一̇ ̇ ̇ ̇ ̇

邊耳̇ ̇ .〖“陸國正”: 陸子靜爲國子學正.〗

(知舊⾨⼈問答88-3)

聞宗卿･子靜蹤迹, 令人太息. 然世道廢興̇ ̇ ̇ ̇ , 亦是運數̇ ̇ ̇ ̇ , 

吾人正當勉其在己者以俟之耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 不必深憤歎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 徒傷和̇ ̇ ̇

氣̇･損學力̇ ̇ ̇ , 無益於事也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

1) 今當 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

373

(知舊⾨⼈問答88-4)

所諭讀書次第甚善, 但近世學者, 務反求者便以博觀爲

外馳, 務博觀者又以內省爲隘狹, 左右佩劒, 各主一

偏, 而道術分裂, 不可復合, 此學者之大病也. 若謂

堯･舜2)以來所謂̇ ̇ ̇ ̇ 兢兢業業̊ ̊ ̊ ̊ 便只是讀書程課̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 竊恐有一̇ ̇ ̇ ̇

向外馳之病也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 如此用力̇ ̇ ̇ ̇ , 略無̇ ̇ 虛間意思̊ ̊ ̊ ̊ ･省察工夫̊ ̊ ̊ ̊ , 

血氣何由可平̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 忿欲何由可弭耶̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 

(知舊⾨⼈問答88-5)

大抵人之一心, 萬理具備, 若能存得, 便是聖賢, 更有

何事? 然聖賢教人所以有許多門路節次, 而未嘗教人

只守此心者, 蓋爲此心此理雖本完具, 却爲氣質之稟不

能無偏. 若不講明體察, 極精極密, 往往隨其所偏, 墮

於物欲之私而不自知. 是以聖賢教人, 雖以恭敬持守̊ ̊ ̊ ̊ 爲

先, 而於其中又必使之卽事卽物̊ ̊ ̊ ̊ , 考古驗今̊ ̊ ̊ ̊ , 體會推̊ ̊ ̊

尋̊, 內外參合̊ ̊ ̊ ̊ . 蓋必如此, 然後見得此心之眞, 此理之

正, 而於世間萬事･一切言語無不洞然了其白黑. 《大

學》所謂知至意誠̇ ̇ ̇ ̇ , 孟子所謂知言養氣̇ ̇ ̇ ̇ , 正謂此也. 若

2) 若謂堯舜 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

374

如來諭, 乃是合下只守此心, 全不窮理, 故此心雖似明

白, 然却不能應事, 此固已失之矣. 後來知此是病, 雖

欲窮理̊ ̊ , 然又不曾將聖賢細密言語向自己分上精思熟

察, 而便務爲涉獵書史･通曉世故之學, 故於理之精微

旣不能及, 又并與向來所守而失之, 所以倀倀無所依據, 

雖於尋常淺近之說亦不能辨, 而坐爲所惑也. 夫謂不必

先分儒･釋者, 此非實見彼此皆有所當取而不可偏廢也, 

乃是不曾實做自家本分功夫, 故亦不能知異端詖淫邪

遁之害, 茫然兩無所見, 而爲是依違籠罩之說以自欺而

欺人耳. 若使自家日前曾做得窮理̊ ̊ 功夫, 此豈難曉之病

耶? 然今所謂心無不體之物･物無不至之心, 又似只是

移出向來所守之心, 便就日間所接事物上比較耳. 其於

古今聖賢指示剖析細密精微之蘊, 又未嘗入思議也. 其

所是非取舍, 亦据己見爲定耳. 又何以察夫氣稟之偏･
物欲之蔽, 而得其本心正理之全耶? 便謂存誠愈固, 養

氣愈充, 吾恐其察之未審而自許過高, 異日忽逢一夫之

說, 又將爲所遷惑而不能自安也. 中間得葉正則書, 亦

方似此依違籠罩而自處甚高, 不自知其淺陋, 殊可憐

憫. 以書告之, 久不得報. 恐未必能堪此苦口也. 



朱⼦書節要 卷之⼗四

375

(知舊⾨⼈問答88-6)

告子之病, 蓋不知心之慊處卽是義之所安, 其不慊處卽

是不合於義, 故直以義爲外而不求. 今人因孟子之言, 

却有見得此意而識義之在內者, 然又不知心之慊與不

慊, 亦有必待講學省察̊ ̊ ̊ ̊ 而後能察其精微者. 故於學聚問

辨之所得, 皆指爲外而以爲非義之所在, 遂一切棄置而

不爲. 此與告子之言雖若小異, 然其實則百步･五十步

之間耳. 以此相笑, 是同浴而譏裸裎也. 由其所見之偏

如此, 故於義理之精微･氣質之偏蔽皆所不察, 而其發

之暴悍狂率, 無所不至. 其所慨然自任, 以爲義之所在

者, 或未必不出於人欲之私也. 來喩敬義̊ ̊ 二字功夫不

同, 固是如此. 然敬̊卽學之本, 而窮理̊ ̊ 乃其事, 亦不可

全作兩截看也. 

(知舊⾨⼈問答88-7)

所喩已悉. 以平父之明敏, 於此自不應有疑. 所以未免

紛紜, 却是明敏太過, 不能深潛密察･反復玩味, 只略

見一線路可通, 便謂理只如此, 所以爲人所惑, 虛度光

陰也. 今人讀書不子細, 將聖賢言語都錯看了, 又復將



定本 退溪全書 □19

376

此草本立一切法, 橫說豎說, 誑謼衆生, 恐其罪不止如

范寗3)之議王弼而已也.〖“謼”: 荒故切, 號呼也. 卽《孟子》“嘑
爾”之‘嘑’同.〗

(知舊⾨⼈問答88-8)

熹一病四五十日, 危死者數矣. 今幸粗有生意, 然不能

飮食, 其勢亦難扶理. 杜門屛息, 聽天所命, 餘無可言

者. 所幸一生辛苦讀書, 微細揣摩, 零碎括剔, 及此暮

年, 略見從上聖賢所以垂世立教之意, 枝枝相對̇ ̇ ̇ ̇ , 葉葉̇ ̇

相當̇ ̇ , 無一字無下落處. 若學者能虛心遜志̊ ̊ ̊ ̊ , 游泳其̊ ̊ ̊

間̊, 自不患不見入德門戶. 但相見無期, 不得面講, 使

平父尙不能無疑於當世諸儒之論, 此爲悢悢耳.〖“括”: 當

作‘刮’. “悢”: 音諒, 悲也, 又眷眷也.〗

3) 寗 : 《全書》 ‘寧’



朱⼦書節要 卷之⼗四

377

節要0219(1405) (知舊⾨⼈問答89) (卷14:8左) (晦庵集 卷54)

答陳抑之【謙】

熹從士友間得足下之名而願交焉, 爲日久矣. 衰病屛

伏, 無從際會, 每以爲恨. 而聽於往來之言, 亦知足下

之不鄙我, 而將有以辱況1)之也. 年歲以來, 私家多故, 

不獲以聲問先自通於隷人, 茲承枉書, 感愧亡量. 顧陳

義高遠, 雖古之賢人君子, 懼不足以堪足下之意, 而熹

之愚何敢當之以自取戾耶? 然曩亦嘗有聞於先生長者

矣, 勤勞半世, 汩沒於章句訓詁之間･黽勉於規矩繩約

之內, 卒無高奇深眇2)之見可以驚世而駭俗者, 獨幸年

來於聖賢遺訓, 粗若見其坦易明白之不妄而必可行者, 

私竊以爲儻得當世明達秀穎之士相與講之, 抑彼之過, 

彊此之不及, 吾道庶其明且行乎? 三復來書, 果若有意

於此, 幸甚幸甚. 竄伏窮山, 未知見日, 繼此書疏之往

來, 猶足以見區區也. 餘惟藏器勉學, 慰此遐想. 

▶ 陳謙 : 1144~1216. 字는 益之, 號는 易庵. 永嘉人. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 況 : 海州本 ‘貺’ ; 川谷本･全州本에는 [두주 ‘況’, 唐本同, 《韻會》, “‘貺’通作

‘況’.”]이 있다.

2) 眇 : [두주 《韻會》, “‘妙’或作‘眇’.”]가 있다.



定本 退溪全書 □19

378

節要0220(1406) (知舊⾨⼈問答90) (卷14:9左) (晦庵集 卷54)

答兪壽翁〖《周禮》有《復古編》, 臨川 兪庭椿 壽翁所述. 其

此人歟?〗1)

來喩有志未勉･有見未徹, 此見賢者自知之明. 見子靜

曾扣之否? 愚意則以爲且當捐2)去浮華, 還就自己分上̇ ̇ ̇ ̇

切近著實處用功̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 庶幾自有欲罷不能･積累貫通̊ ̊ ̊ ̊之效. 若

未得下手處, 恐未免於臆度虛談之弊也. 

▶ 兪廷椿 : 字는 壽翁. 臨川人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 周禮……人歟 : 海州本에는 없다.

2) 捐 : [두주 ‘捐’, 唐本作‘損’.]가 있다 ; 《全書》에는 [교감기 ‘捐’, 原作‘損’, 據浙

本･天順本改.]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

379

節要0221(1407) (知舊⾨⼈問答91) (卷14:9左) (晦庵集 卷54)

答應仁仲〖名恕, 號艮齋. 括蒼人. 淳熙初, 寓居黃嶽.〗1)

《大學》･《中庸》屢改, 終未能到得無可改處, 《大

學》近方稍似少病. 道理最是講論時說得透, 纔涉紙

墨, 便覺不能及其一二, 縱說得出, 亦無精彩. 以此見

聖賢心事, 今只於紙上看, 如何見得到底? 每一念此, 

未嘗不撫卷慨然也. 

▶ 應恕 : 字는 仁中, 號는 艮齋. 處州 麗水人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 名恕……黃嶽 : 海州本에는 없다.



定本 退溪全書 □19

380

節要0222(1408) (知舊⾨⼈問答92-1~3) (卷14:9右) (晦庵集 卷54)

答周叔謹【葉公謹, 改姓字.】

(知舊⾨⼈問答92-1)

近來呂･陸門人互相排斥, 此由各徇所見之偏, 而不能

公天下之心以觀天下之理, 甚覺不滿人意. 應之蓋嘗學

於兩家, 不知其於此看得果如何? 因話扣之, 因書喩及

爲幸也. 熹近日亦覺向來說話有太支離處, 反身以求, 

正坐自己用功亦未切耳. 因此減去文字功夫, 覺得閒中

氣象甚適. 每勸學者, 亦且看《孟子》道性善･求放心

兩章, 著實體察收拾爲要. 其余1)文字, 且大槪諷誦涵

養, 未須大段著力考索也. 

(知舊⾨⼈問答92-2)

叔謹想且留彼, 應之相聚, 所講何事? 文字且虛心平̊ ̊ ̊

▶ 周介 : 字는 叔謹·叔瑾, 원래 姓은 葉이고 字는 公瑾이었다. 處州 麗水人.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 余 : 《全書》 ‘餘’ 



朱⼦書節要 卷之⼗四

381

看̊, 自有意味, 勿苦尋支蔓･旁生孔穴, 以汩亂義理之

正脈. 《中庸》謹思̊ ̊ 之戒, 蓋爲此也. 公謹來書依舊說

得太多, 更宜省約爲佳也. 彦章書來, 云欲見訪, 却不

見到, 不知何故. 所論二人外內之偏信然. 此等處只是

容易窄狹, 自主張太早了, 便生出無限病痛耳. 彼旣相

信不及, 勢亦無如之何, 莫若且就己分上著力之爲急̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

也̇. 

(知舊⾨⼈問答92-3)

書中所說收拾放心̊ ̊ ̊ ̊ , 乃是緊切下功夫處̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 講學乃其中之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

一事̇ ̇ .2) 今但專一於此下功, 不須思前筭後, 計較得失, 

講學亦且看直截明白處, 不要支蔓. 來書所謂“雖若小

異, 然亦不甚相遠者”, 全是子約舊時句法也. 

2) 講學乃其中之一事 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

382

節要0223(1409) (知舊⾨⼈問答93-1~2) (卷14:11右) (晦庵集 卷54)

答王季和【鉛】

(知舊⾨⼈問答93-1)

嘗謂道之在人初非外鑠, 而聖賢垂訓又皆懇切明白, 但

能虛心熟讀̊ ̊ ̊ ̊ , 深味其旨而反之於身̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 必有以信其在我而

不容自已, 則下學上達, 自當有所至矣. 但讀書不可貪

多, 今當且以《大學》爲先, 逐段熟讀精思, 須令了了

分明, 方可改讀後段, 如此庶易見功, 久久浹洽通貫, 

則無書不可讀矣. 

(知舊⾨⼈問答93-2)

來示備悉. 學者之志, 固不可不以遠大自期, 然觀孔門

之教, 則其所從言之者至爲卑近̇ ̇ ̇ ̇ , 不過孝弟忠信･持守

誦習之間, 而於所謂學問之全體̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 初不察察言之也. 若其

高弟1)弟子, 多亦僅得其一體. 夫以夫子之聖･諸子之

▶ 王鉛

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

383

賢, 其於道之全體豈不能一言盡之, 以相授納? 而顧爲

是拘拘者以狹道之傳･畫人之志, 何哉? 蓋所謂̇ ̇ ̇ 道之全̊ ̊ ̊

體雖高且大̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而其實未嘗不貫乎日用細微切近之間̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 2), 

苟悅其高而忽於近̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 慕於大而略於細̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則無漸次經由之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

實而徒有懸想跂望之勞̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦終不能以自達矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 故聖人之̇ ̇ ̇ ̇

教̇, 循循有序̇ ̇ ̇ ̇ , 不過使人反而求之至近至小之中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 博之̊ ̊

以文̊ ̊ , 以開其講學之端̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 約之以禮̊ ̊ ̊ ̊ , 以嚴其踐履之實̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 3), 

使之得寸則守其寸̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 得尺則守其尺̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 如是久之̇ ̇ ̇ ̇ , 日滋月̇ ̇ ̇

益̇, 然後̇ ̇ 道之全體̊ ̊ ̊ ̊ 4)乃有所鄕望而漸可識̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 有所循習而̇ ̇ ̇ ̇ ̇

漸可能̇ ̇ ̇ . 自是而往̇ ̇ ̇ ̇ , 俛焉孶孶̇ ̇ ̇ ̇ , 斃而後已̇ ̇ ̇ ̇ , 而其所造之̇ ̇ ̇ ̇ ̇

淺深̇ ̇ , 所就之廣狹̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦非可以必詣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 5)而預期也̇ ̇ ̇ ̇ . 故̇夫子

嘗謂̇ ̇先難後獲爲仁̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 又以̇ ̇先事後得爲崇德̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 蓋於此小̇ ̇ ̇ ̇ 差̇, 

則心失其正̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 雖有鑽堅仰高之志̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而反爲謀利計功之私̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

矣̇, 仁何自而得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･德何自而崇哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ !聊誦所聞, 以答下問之

意. 至於庵記大字之需, 則非學之急, 亦老懶之所不暇

也. 

1) 弟 : 全州本에는 [두주 上‘弟’, 館本作‘第’.]가 있다.

2) 道之全體……切近之間 : 海州本에는 방점이 있다.

3) 博之以文……踐履之實 : 海州本에는 방점이 있다.

4) 道之全體 : 海州本에는 방점이 있다.

5) 詣 : [두주 ‘詣’疑當作‘指’.]가 있다.



定本 退溪全書 □19

384

節要0224(1410) (知舊⾨⼈問答94-1~3) (卷14:12左) (晦庵集 卷54)

答傳子淵【夢泉】

(知舊⾨⼈問答94-1)

大抵賢者勇於進道而果於自信, 未嘗虛心以觀聖賢師

友之言, 而壹1)取決於胸臆, 氣象言語, 只似禪家, 張

皇鬪怒, 殊無寬平正大̊ ̊ ̊ ̊ ･沉浸醲郁̊ ̊ ̊ ̊ 之意. 荊州所謂有拈

捶2)豎拂意思者, 可謂一言盡之. 然左右初不領略, 而

渠亦無後語, 此愚所深恨也. 德起得資友益, 書來甚激

昂, 已報之云. 更須講學封殖, 不可專恃此矣. 

(知舊⾨⼈問答94-2)

示及得朋進學之盛, 深慰鄙懷. 然二包･定夫書來, 皆

躐等好高之論, 殊不可曉. 顯道本領只是舊聞, 正苦其

▶ 傳夢泉 : 字는 子淵, 號는 若水. 建昌 南城人.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 壹 : 海州本 ‘一’

2) 捶 : 《全書》 ‘搥’ 



朱⼦書節要 卷之⼗四

385

未能猛舍, 不謂已見絶於旦評也.〖“二包”: 顯道兄弟. “定夫”: 

劉定夫.〗

(知舊⾨⼈問答94-3)

示喩所得, 日益高妙, 非復愚昧所能窺測, 但願更於小

心密察處稍加意焉, 則所謂主敬窮理̊ ̊ ̊ ̊ 者, 殆亦緝熙光明

之所不可已者, 而初亦不在渙然心喩者之外也. 包･黃

諸君各精進, 捐去舊習, 甚善. 但恐似此一向掠虛, 則

又只是改換名目也. 超宗遠來, 殊未有以副其意者, 却

似於己分著實處̊ ̊ ̊ ̊ 未知用力, 又與諸兄大相反也. 已喩其

就彼商量, 雖稍過於簡約, 亦無害耳. 



定本 退溪全書 □19

386

節要0225(1411) (知舊⾨⼈問答95) (卷14:13左) (晦庵集 卷54)

答陳正巳【剛】

示喩爲學大致及別紙數條, 皆已深悉, 但區區於此有不

能無疑者. 蓋上爲靈明之空見所持, 而不得從事於博學

篤志･切問近思之實; 下爲俊傑之豪氣所動, 而不暇用

力於格物致知･誠意正心之本, 是以所論嘗1)有厭平實而

趨高妙･輕道義而喜功名之心. 其浮陽動俠之意, 往往

發於詞氣之間, 絶不類聖門學者氣象, 不知向來伯恭亦

嘗以是相規否也? 熹自年十四五時, 卽嘗有志於此, 中

間非不用力, 而所見終未端的, 其言雖或誤中, 要是想

像臆度, 所幸內無空寂之誘･外無功利之貪, 全此純愚, 

以至今日, 反復舊聞而有得焉. 乃知明道先生所謂“天̊

理̊二字̇ ̇ , 却是自家帖體出來̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者̇, 眞不妄也. 許渤爲人, 

不可知其詳, 《語錄》2)又3)說其人晨起, 問人寒暖加

▶ 陳剛 : 字는 正己. 盱江人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 嘗 : [추기 ‘嘗’, 定本作‘常’.]이 있다.

2) 語錄 : 《全書》에는 뒤에 ‘中’이 있다. 

3) 又 : 《全書》에는 뒤에 ‘有一處’가 있다. 



朱⼦書節要 卷之⼗四

387

減衣服, 加減一定, 終日不易, 卽是天資篤厚之人, 容

有不聞隔4)牎5)事者, 非必有寄寂之意而欲其不聞也. 況

此條之下, 一本注云: “曷嘗有如此聖人?” 則是先生蓋

亦未之許也. 但歎美其純德, 與世間一種便儇皎厲之人

氣象懸隔6), 不7)可尙耳. 此等皆未可輕易立說, 訕薄

前賢也. 

4) 隔 : 《全書》 ‘嗝’

5) 牎 : 海州本 ‘窓’ ; 《全書》 ‘窗’ 

6) 隔 : 《全書》 ‘嗝’

7) 不 : 《全書》 ‘亦’



定本 退溪全書 □19

388

節要0226(1412) (知舊⾨⼈問答96-1~5) (卷14:14左) (晦庵集 卷54)

答路德章

(知舊⾨⼈問答96-1)

所與子約書甚善. 但謂東萊遺言有“涉於經濟維持者, 別

爲一事”, 而異於平日道學之意, 則恐亦未免有累於東

萊也. 龜山嘗譏王氏之學離內外･判心迹, 使道常無用

於天下, 而經世之務皆私智之鑿, 正謂此耳. 又謂儻遇̇ ̇ ̇ ̇

漢祖･唐宗, 亦須有爭不得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･且放過處̇ ̇ ̇ ̇ , 亦是舊時意思尙̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

在̇. 方寸之地̇ ̇ ̇ ̇ , 只有一豪此等見識̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是枉尺直尋底根̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

株̇, 直須見得正當道理分明̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不容些兒走作̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 卽自然無̊ ̊ ̊ ̊

復此等意思̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 雖欲宛轉回護̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 亦有所不可得矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ .1) 古之̇ ̇

聖賢以枉尺直尋爲大病̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 今日議論乃以枉尺直尋爲根̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 本̇, 

若果如此̇ ̇ ̇ ̇ , 卽̇孟子果然迂闊̇ ̇ ̇ ̇ , 而̇公孫衍･張儀眞可謂大̇ ̇ ̇ ̇

丈夫矣̇ ̇ ̇ . 德章已見大意, 自不必如此說, 因筆及之, 亦

恐餘證未解, 聊復云云耳. 

▶ 路德章 : 이름은 未詳. 呂祖謙의 門人.

[編輯考] 여기에는 5통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 直須見得……不可得矣 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

389

(知舊⾨⼈問答96-2)

所喩水到渠成之說, 意思畢竟在渠上̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 未放水東流時̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

已先作屈曲準備了矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 毫釐之差, 千里之繆, 孟子･程

子所以爲有功於天理･有力於聖門･有德於後學者, 正

在此處. 不知何故, 前日直如此看倒了? 今日雖欲回

頭, 而尙爲舊習所牽, 不得自由也. 

(知舊⾨⼈問答96-3)

奉一日告, 獲聞安勝爲慰. 但聞忍窮益堅, 未有卒歲之

計, 則未能不相爲動心也. 然詳來喩, 似所以處者亦未

有盡善. 蓋若謂羞於出入, 則不應去冬未覺而今夏方覺; 

謂厭請托, 則此等以義裁之, 一切不與, 人自不能相干; 

謂所入不足自資, 則又將去此而有求, 其得失旣未可期, 

而豐約亦未可料. 此恐皆非所以決爲去就之實, 或者但

以平日意氣不能俯仰, 而忽然有所激觸, 遂憤然爲此, 

而不暇顧計耳. 大抵德章平日爲學, 於文字議論上用功

多, 於性情義理上用功少, 所以常有憤鬱不平之意見於

詞氣容貌之間. 而所向者, 無非崎嶇偪仄･不可容身之



定本 退溪全書 □19

390

地. 此在世俗苟且流徇之中觀之, 固亦足爲高, 然在吾

輩學問義理上看, 則豈非膏肓深錮之疾, 而不可以不早

治者耶? 卽今且置此勿論, 而以所喩讀《論》･《孟》

者言之, 則所謂“不愛把來作口頭說話, 故不敢作問而

墮於寡陋”者, 豈亦不爲憤鬱不平之氣所發耶? 夫學者

讀書有疑而不能自決, 故不得已而不能不問. 今人無疑

而飾問以資談聽者固不足道, 然遂懲此而不問, 則未知

其果已洞然而無疑耶, 抑有疑而恥自同於飾問, 遂飮2)

黙以自愚, 將未至乎有疑而不能問, 遂發其憤悶, 肆其

忌克而託於不問以自欺也? 若已洞然而無疑, 則善矣, 

然非上智之資不能及. 若不幸而彷彿於後兩者之所謂, 

則吾恐其深有妨於進學而大有害於養心也. 昨見編集

《春秋》, 蓋嘗奉勸此等得暇爲之, 不可以此而妨吾涵

養之務, 正爲此爾. 但當時又見所編功緖已成, 精密可

愛, 他人決做不得, 遂亦心利其成, 不欲一向說殺. 以

今觀之, 則所謂爲人謀而不忠者, 無大於此, 乃始惕然

自悔自咎, 蓋不獨爲賢者惜之也. 讀書爲學, 本以治心, 

今乃不唯不能治之, 而乃使向外奔馳, 不得休息, 以至

於反爲之害, 是豈不爲迷惑之甚乎? 德章氣節偉然, 非

2) 飮 : 《全書》 ‘隱’



朱⼦書節要 卷之⼗四

391

流輩所可及, 私心常所愛敬, 而區區之懷猶有未得盡者, 

每竊以爲愧且恨也. 因風布問, 輒盡言之. 想所樂聞, 

不至以爲罪也. 

(知舊⾨⼈問答96-4)

示喩縷縷備悉, 然其大槪, 皆自恕之詞, 以此存心, 亦

無惑乎德之不進而業之不修也. 吾人爲貧, 只有祿仕一

途可以苟活, 無害於義. 彼中距臨安不遠, 豈不能一爲

參選計而長此羈旅乎? 此則未論義理, 而只以利害計之, 

亦未得爲是也. 大抵是日前爲學只是讀史傳･說世變, 其

治經亦不過是記誦編節, 向外意多, 而未嘗反躬內省̊ ̊ ̊ ̊ , 

以究義理之歸, 故其身心放縱, 念慮粗淺, 於自己分上

無豪髮得力處. 此亦從前師友與有責焉, 而自家受病比

之他人尤更重害, 此又姿稟不美而無以洗滌變化之罪也. 

今日正當痛自循省, 向裏消磨, 庶幾晩節救得一半. 而

一向如此苟簡自恕, 若不怨天, 卽是尤人, 殊非平日所

望於德章者也. 來諭每謂熹有相棄之意, 此亦尤人之論. 

區區所以苦口相告, 正爲不忍相棄耳. 若已相棄, 便可

相忘於江湖, 何至如此忉怛, 愈增賢者忿懟不平之氣耶? 



定本 退溪全書 □19

392

只今可且捺下身心, 除了許多閒說話, 多方擘畫, 去參

了3), 却4)授一本等合入差遺. 歸來討一歇泊處, 將

《論語》･《孟子》正文端坐熟讀, 口誦心惟, 雖已曉

得文義, 亦須逐字忖過, 洗滌了心肝五臟裏許多忿憾怨̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

毒之氣̇ ̇ ̇ , 管取後日須有進步處, 不但爲今日之路德章而

已也. 向見伯恭說少時性氣粗暴̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 嫌飮食不如意̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便敢̇ ̇

打破家事̇ ̇ ̇ ̇ . 後因久病̇ ̇ ̇ ̇ , 只將一冊̇ ̇ ̇ ̇ 《論語̇ ̇ 》早晩閒看̇ ̇ ̇ ̇ , 忽̇

然覺得意思一時平了̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 遂終身無暴怒̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 此可爲變化氣質̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

之法̇ ̇ . 不知平時曾與朋友說及此事否? 德章從學之久, 

不應不聞, 如何全不學得些子? 是可謂不善學矣. 

(知舊⾨⼈問答96-5)

示喩爲學功夫, 果充此言, 何患不進? 但讀書亦須隨章

逐句子細硏窮, 方見意味. 若只用麤5)心, 但求快意, 恐

終無以滌蕩塵埃̇ ̇ ̇ ̇ ･剗除麟甲也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 直卿在此, 問以來書所云, 

渠殊不省. 然聞過則喜, 吾人正當勉力, 不須便懷不平之

意, 必求伸己而屈人也. 踏雪之遊, 果能踐約, 幸甚. 

3) 去參了 : 《全書》에는 뒤에 ‘部’가 있다. 

4) 却 : 《全書》에는 없다.

5) 麤 : 《全書》 ‘粗’



朱⼦書節要 卷之⼗四

393

節要0227(1413) (知舊⾨⼈問答97) (卷14:19右) (晦庵集 卷54)

答康炳道

所論學者之失, 由其但以致知爲事, 遂至陷溺, 此於今

日之弊誠若近之, 然恐所謂致知̊ ̊ 者, 正是要就事物上見̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

得本來道理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 卽與今日討論制度･較計權術者意思功夫

逈然不同. 若致得吾心本然之知, 豈復有所陷溺耶? 正

坐論事而不求理, 遂至生此病痛耳. 熹於此非敢有所與

奪, 但見邪說橫流, 恐爲吾道之害, 故不得不極言之, 

信之與否, 則在乎人焉. 若旣排闢之, 又假借之, 則恐

其弊將有至於養虎而遺患̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 者矣.1) 然區區於此亦固未嘗

有所絶於人而不與其進也. 彼若幡然覺悟, 去邪歸正, 

又豈熹之所能拒哉? 

▶ 康文虎 : 字는 炳道.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 者矣 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

394

節要0228(1414) (知舊⾨⼈問答98-1~3) (卷14:20右) (晦庵集 卷54)

答郭希呂【律】1)〖〇‘律’, 或作‘䢖’.〗2)

(知舊⾨⼈問答98-1)

示喩所以居家事長之意, 甚善甚善. 此事他人無致力處, 

正唯自勉而已. 但謂學問大端不敢躐等言之, 則鄙意有

所未曉者. 夫學問豈以他求? 不過欲明此理而力行之耳. 

但其功夫所施有序, 而莫不以愛親敬長爲先, 非謂學問

自是一事, 可以置之度外, 而姑從事於孝友之實也. 故

熹竊願昆仲相與深察此意, 而講於所謂學問之大端者, 

以求孝弟之實, 則閨門之內倫理益正･恩義益篤, 將有不

期然而然者矣. 若以學問爲一大事, 不可幾及, 而汲汲

然徒弊精神於科擧文字之間, 乃欲別求一術以爲家庭

雍睦悠久之計, 竊恐天理不明･人欲橫生, 其末流之弊

將有不可勝慮･不可勝防者, 不審賢者以爲如何? 

▶ 郭津 : 字는 希呂. 婺州 東陽人. 

[編輯考] 여기에는 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 律 : [두주 ‘律’, 元本･唐本皆作‘津’.]이 있다 ; 《全書》 ‘津’

2) 律或作䢖 : 海州本에는 없다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

395

(知舊⾨⼈問答98-2)

來喩縷縷, 似未悉前後鄙意者. 蓋人心有全體運用̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 故̊

學問有全體工夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 所謂3)孝弟̊ ̊ , 乃全體中之一̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊事4), 但比

他事爲至大而最急耳. 固不可謂學者止此一事便了, 而

其餘事可一切棄置而不問也. 故聖賢教人, 必以窮理̊ ̊ 爲

先而力行̊ ̊ 以終之, 蓋有以明乎此心之全體̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則孝弟固在̇ ̇ ̇ ̇ ̇

其中̇ ̇ , 而他事不在其外̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 孝弟固不容於不勉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而他事之̇ ̇ ̇ ̇

緩急本末̇ ̇ ̇ ̇ , 亦莫不有自然之序̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 苟不明此, 則爲孝弟者

未免出於有意, 且又未必能盡其理而爲衆事之本根也. 

今以《六經》･《大學》･《論語》･《中庸》･《孟

子》諸書考之可見矣. 希呂自謂多病, 故不能精思博

學, 而姑用力於其所及, 則固已爲自棄, 而猶可諉曰近

本. 若遂以爲孝弟之外更無學問, 則其繆見甚矣. 且誠

多病而不能精思博學矣, 則又曷爲而苦心竭力以從事於

科擧之文耶? 此之不爲而彼之久爲, 雖曰不厚於利而

薄於義, 吾不信也. 希呂其更思之. 書院規模, 且隨事

隨力爲之, 却就事實上考察整理, 方見次第, 不須如此

3) 所謂 : 海州本에는 백권이 있다.

4) 事 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

396

預先安排. 記文扁牓, 尤是外事, 但此等意思卽見浮淺

外馳之驗. 若於̇ ̇ 學問全體上切己處用得功夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 卽氣象自̇ ̇ ̇ ̇

當深厚宏闊矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 〈太極〉･〈西銘〉･《通書》各注一本, 

試熟讀而思之, 亦求理之一端也. 大抵學者不可有放過

底事, 久之不已, 雖無緊要功夫, 亦有得力處也. 

(知舊⾨⼈問答98-3)

示喩縷縷備悉. 然所謂收心̇ ̇ ̇ ̇ ･正心̇ ̇ , 不是要得漠然無思̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

念̇, 只是要得̊ ̊ ̊ ̊ 5)常自惺覺̊ ̊ ̊ ̊ , 思所當思̊ ̊ ̊ ̊ , 而不悖於義理耳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 

別紙所示看得全未子細, 更宜加功. 專看《大學》, 首

尾通貫, 都無所疑, 然後可讀《語》･《孟》.《語》･
《孟》又無所疑, 然後可讀《中庸》. 今《大學》全未

曉了, 而便兼看《中庸》, 用心叢雜如此, 何由見得詳

細耶? 且更耐煩專一細看̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 爲佳. 日月易得̇ ̇ ̇ ̇ , 大事未明̇ ̇ ̇ ̇ , 

甚可懼也̇ ̇ ̇ ̇ . 

5) 只是要得 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

397

節要0229(1415) (知舊⾨⼈問答99) (卷14:22右) (晦庵集 卷54)

答時子雲

來喩滿紙, 深所未喩. 必是當時於此見得太重, 所以如

此執著, 放捨不下. 今想未能遽然割棄, 但請逐日那三̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

五分功夫̇ ̇ ̇ ̇ , 將古今聖賢之言剖析義利處反復熟讀̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 時時̇ ̇

思省義理何自而來̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 利欲何從而有̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 二者於人孰親孰̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

疏̇･孰輕孰重̇ ̇ ̇ ̇ , 必不得已̇ ̇ ̇ ̇ , 孰取孰舍̇ ̇ ̇ ̇ 1)･孰緩熟急̇ ̇ ̇ ̇ . 初看̇ ̇

時似無滋味̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久之須自見得合剖判處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則自然放得下̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

矣̇. 捨此不務, 紛紛多言, 思前筭後, 展轉纏縛, 一生

出不得. 未論小小得失, 政使一旦便登高科･躋顯官, 

又須別有思量擘畫, 終不暇向此途矣. 試思之如何? 向

編《近思錄》, 欲入數段說科擧壞人心術處, 而伯恭不

肯, 今日乃知此個病根̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 從彼時便已栽種培養得在心田̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

裏了̇ ̇ , 令人痛恨也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

▶ 時澐 : 字는 子雲(혹은 子澐). 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 舍 : 《全書》 ‘捨’



定本 退溪全書 □19

398

節要0230(1416) (知舊⾨⼈問答100) (卷14:23右) (晦庵集 卷54)

答毛舜卿

示喩功夫次第, 似覺頭緖太多. 今且以“敬義̊ ̊ ”二字隨處

加功, 久久自當得力. 義利̊ ̊ 之間, 只得著力分別, 不當

預以難辦1)爲憂. 聖門只此便是終身事業, 亦不須別妄

想向上一路也.〖“辦”: 恐當作‘辨’.〗

▶ 毛舜卿 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 辦 : [두주 ‘辦’, 唐本作‘辨’]가 있다 ; 《全書》 ‘辨’



朱⼦書節要 卷之⼗四

399

節要0231(1417) (知舊⾨⼈問答101-1~2) (卷14:23右) (晦庵集 卷54)

答楊深父1)

(知舊⾨⼈問答101-1)

示喩自患柔懦不立, 而欲務於寬大含容, 此正以水濟水̇ ̇ ̇ ̇

之謂也. 前此所以奉告, 但欲賢者日用之間不昧此心, 

更於應接事物處各求其理之所在, 則喜怒哀樂自無偏倚

而皆中節矣. 

(知舊⾨⼈問答101-2)

禮樂刑政之爲教, 如寒暑生殺之爲歲, 此何所疑? 若如

來意, 則道外有物而刑政專出於蚩尤･申･商矣. 此類更

宜寬著心胸, 子細推驗, 不可只將尋常小小意見窺測也. 

觀橫渠先生論《周禮･天官》處亦可見矣. 

▶ 楊深父 

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.



定本 退溪全書 □19

400

節要0232(1418) (知舊⾨⼈問答102) (卷14:23左) (晦庵集 卷54)

答汪子卿

熹犬馬之齒雖在賢者之後, 然今亦是老境. 平生爲學非

不究心, 然未有大得力處. 三復來誨, 皆其力之所未能

及者, 而何足以少助於高明? 但荷意之勤, 亦不敢隱其

固陋耳. 竊味來書所引《論語》數條言仁甚悉, 而所論

反復, 亦不爲不詳. 獨於“仁̊”之一字義理意味與其所以̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

用力之方̇ ̇ ̇ ̇ 皆未之及. 豈其於此固有以黙契而忘言也耶?  

不然, 則仁之所以爲仁者, 初未嘗曉然有見於心而的然

有得於己, 吾恐所謂不違不害者之茫然, 如捕風繫影之

無所措, 而所以處夫窮通得喪之際者, 或未能泰然無所

動於其中也. 長者之明, 雖不至此, 然以所謂變通之術

者觀之, 則有以見其未免於彼之重而此之輕也. 昔子貢

無諂無驕之問, 蓋自以爲至1), 而夫子以爲未若樂與好

禮, 則已超然乎貧富之外也. 然其所以至此, 則必嘗有

▶ 汪子卿 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다. 

1) 蓋自以爲至 : 《全書》에는 뒤에 ‘矣’[교감기 ‘矣’字原脫, 據浙本補.]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

401

所用其力矣, 非規規於兩者之間, 有所校計抑遏而求出

於此也. 又況於自料其必有所不安, 而預爲變通之計, 

則恐其所立又將出於無諂無驕之下也無疑矣. 區區鄙

意, 竊願長者於此姑無恤其他, 而深探聖賢之言, 以求

仁之所以爲仁者, 反諸身而實用其力焉, 則於所以不違

不害者, 皆如有物之可指, 而窮通得失之變, 脫然其無

與於我矣. 



定本 退溪全書 □19

402

節要0233(1419) (知舊⾨⼈問答103-1~2) (卷14:25右) (晦庵集 卷54)

答趙幾道【師淵】〖〇號訥齋.〗1)

(知舊⾨⼈問答103-1)

所論時學之弊甚善, 但所謂冷淡生活者, 亦恐反遲而禍̇ ̇ ̇ ̇

大耳̇ ̇ . 孟子所以舍申･商而距楊･墨者, 正爲此也. 向來

正以吾黨孤弱, 不欲於中自爲矛盾, 亦厭繳紛競辯若可

羞者, 故一切容忍, 不能極論. 近乃深覺其弊, 全然不

曾略見天理彷彿, 一味只將私意東作西捺, 做出許多詖

淫邪遁之說. 又且空腹高心, 妄自尊大, 俯視聖賢, 蔑

棄禮法, 只此一節, 尤爲學者心術之害, 故不免直截與

之說破. 渠輩家計已成, 決不肯舍. 然此說旣明, 庶幾

後來者免墮邪見坑中, 亦是一事耳. 

(知舊⾨⼈問答103-2)

▶ 趙師淵 : 1150~1210. 字는 幾道, 號는 訥齋. 黃巖人.

[編輯考] 여기에는 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 答趙幾道 : 海州本에는 뒤에 [소주 師淵. {潘}府《孔子通紀》, “趙訥{齋}, 字幾

道.”]가 있다. 



朱⼦書節要 卷之⼗四

403

昔時讀史者, 不過記其事實･摭其詞采, 以供文字之用而

已. 近世學者頗知其陋, 則變其法, 務以考其形勢之利

害･事情之得失. 而尤喜稱史･遷之書, 講說推尊, 幾以爲

賢於夫子, 寧舍《論》･《孟》之屬而讀其書. 然嘗聞其

說之一二, 不過只是戰國以下見識, 其正當處, 不過知尊

孔氏, 而亦徒見其表, 悅其外之文而已. 其曰折衷於夫子

者, 實未知所折衷也. 後之爲史者又不及此, 以故讀史之

士多是意思粗淺, 於義理之精微多不能識, 而墮於世俗

尋常之見, 以爲雖古聖賢亦不過審於利害之筭而已. 唯

蘇黃門作《古史･序》, 篇首便言古之聖人̇ ̇ ̇ ̇ , 其必爲善̇ ̇ ̇ ̇ , 

如火之必熱̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 水之必寒̇ ̇ ̇ ̇ ; 不爲不善̇ ̇ ̇ ̇ , 如騶虞之不殺̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 竊脂̇ ̇

之不穀̇ ̇ ̇ , 於義理大綱領處見得極分明･提得極親切. 雖其

下文未能盡善, 然只此數句已非近世諸儒所能及矣. 惜

其從初爲學功夫本無次序, 不曾經曆, 不能見得本末一

一諦當, 只其資質恬靜, 無他外慕, 故於此大頭段處窺測

得個影響. 到此地位, 正好著力, 却便墮落釋･老門戶中

去, 不能就聖賢指示處立得修己治人正當規模, 以見諸

事業･傳之學者, 徒然說得此個意思, 而其意之所重, 終

止在文字言語之間. 其徒雖極力推尊之, 然竟不曾有人

能爲拈出此個話頭以建立宗旨者, 亦可恨也. 



定本 退溪全書 □19

404

節要0234(1420) (知舊⾨⼈問答104) (卷14:26左) (晦庵集 卷54)

答劉仲則【榘】

示喩學問之道不專在書冊, 而在持身接物之間, 理固如

此, 然便全舍去書冊, 不復以講學問辨爲事, 則恐所以

持身接物之際, 未必皆能識其本源而中於幾會̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 此子路

人民社稷何必讀書之論所以見惡於聖人也. 《大學章

句》一通, 謾奉致思之地. 大抵讀書唯̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 虛心專意̊ ̊ ̊ ̊ , 循次̇ ̇

漸進̇ ̇ 1)爲可得之̇ ̇ ̇ ̇ , 如百牢九鼎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 非可以一嘬而盡其味̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 也. 

▶ 劉榘 : 莆田人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 循次漸進 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

405

節要0235(1421) (知舊⾨⼈問答105) (卷14:27右) (晦庵集 卷54)

答黃冕仲1)

所論爲學功夫甚善. 但若果是見得日用周旋無非至善̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

則亦不必大段著力把捉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却恐迫切而反失之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 但且悠悠̊ ̊ ̊ ̊

隨其所向̊ ̊ ̊ ̊ , 便是持守̊ ̊ ̊ ̊ , 久之純熟̊ ̊ ̊ ̊ , 自見次第矣̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 讀書且̊ ̊ ̊

就分明處看覰涵泳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 不必過爲考索̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 久之浹洽̊ ̊ ̊ ̊ , 自然通̊ ̊ ̊

透也̊ ̊ . 向說小善不足爲重輕, 非是以小善爲不足爲, 但

謂要識得大體, 有用功處, 不專恃此爲本領̊ ̊ 耳. 善之所̇ ̇ ̇

在̇, 卽當從之̇ ̇ ̇ ̇ , 固不可以其小而忽之也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

▶ 黃冕仲 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

406

節要0236(1422) (知舊⾨⼈問答106) (卷14:28左) (晦庵集 卷54)

答楊簡卿【迪】1)

知已遂書考, 又得史君薦則, 尤以爲喜. 但所諭趙帥書, 

在吾友妙年, 何遽汲汲如此? 向使前擧未登科, 不成如

今亦要擧狀關陞也? 平性不敢爲此, 故亦不欲以此施之

於人; 不喜人宛轉爲人求知, 故亦不欲作此等書. 反復

思之, 無以應命. 但有一言爲贈, 冀賢者抗志高明, 有

以自拔於流俗, 乃所望耳. 井伯雖實相愛, 然似未知所

以相愛也.〖“井伯”: 林成季.〗

▶ 楊簡卿 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

407

節要0237(1423) (知舊⾨⼈問答107-1~4) (卷14:28右) (晦庵集 卷54)

答吳宜之【南】2)

(知舊⾨⼈問答107-1)

所論爲學之功, 若如所言, 則是大段勇猛精進, 非復昔

人矣. 然前後屢聞此言, 而及至相見, 則生情態度宛然

只是舊人, 元未有毫髮改變, 則今日之云, 鄙意固有所

未敢信也. 且不唯所說之病不曾去, 而省己粗疏･發言

輕易之病又更增長. 以此爲學, 所謂却行而求前也. 

(知舊⾨⼈問答107-2)

他說紛紜, 皆是不肯安於義命之意. 以宜之才氣, 若稍

加靜重, 潛心向學, 何所不至? 今乃一味浮躁, 自立一

種苟簡自恕議論, 讀之令人腹煩. 如謂世人習俗薄惡, 

難卒與語, 而欲委曲開導之. 竊詳此意, 恐自未免於薄

惡而難與語也. 今日1)決意登舟, 無可言者, 但願更思

▶ 吳南 : 字는 宜之.

[編輯考] 같은 제목 아래 4통의 편지가 실려 있다. 



定本 退溪全書 □19

408

此言, 痛自收斂̊ ̊ , 猶可救得一半. 若只如前日意思, 他

時之困當有甚於今日者, 雖欲悔之, 不能及也. 

(知舊⾨⼈問答107-3)

觀來書所論他人長短得失, 無不精當, 但平日所見所以

讀書爲學之意･處己接物之方, 則甚有不相似者, 豈其

務外者多而反身或闕耶? 子貢方人, 子曰: “賜也賢乎

哉! 夫我則不暇.” 願宜之常思此句, 念念向裏̊ ̊ ̊ ̊ , 就切̊ ̊

己處做功夫̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 他人之長短得失, 非吾之所當知也. 

(知舊⾨⼈問答107-4)

承書, 知已爲入都計, 今想已到矣. 但熹身在閒遠, 豈

能爲人宛轉求館求試? 若能如此, 則親戚間如黃直卿

輩當先爲圖得矣. 兼平生爲學, 只學固窮守道̊ ̊ ̊ ̊ 一事, 朋

友所以遠來相問, 亦正爲此. 今若曲徇̇ ̇ ̇ ̇ 宜之之意̇ ̇ , 相爲̇ ̇

經營̇ ̇ , 則是生師之間去仁義而懷利以相接矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 豈相尋問̇ ̇ ̇ ̇

學之本意耶̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 

1) 日 : 川谷本･全州本에는 [두주 ‘日’, 唐本作‘已’.]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

409

節要0238(1424) (知舊⾨⼈問答108-1~2) (卷14:29左) (晦庵集 卷54)

答徐斯遠【文卿】

(知舊⾨⼈問答108-1)

彦章守舊說甚固, 乃是護惜己見, 不肯自將來下毒手彈

駁, 如人收得假金̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不敢試將火煆̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 1). 如此如何得長進̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 

僧家有琉璃甁子禪之說̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 正謂此耳̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答108-2)

昌父志操･文詞皆非流輩所及, 至此適値悲撓, 未能罄

竭所懷. 然大槪亦已言之, 不過欲其刊落枝葉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 就日用̇ ̇ ̇

間深察義理之本然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 庶幾有所据̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 2)依以造實地̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 不但爲̇ ̇ ̇

騷人墨客而已̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 今渠所志雖不止此, 然猶覺有偏重之

意, 切己̊ ̊ 處却全未有所安也. 斯遠亦不可不知此意, 故

此具報, 幸有以交相警切爲佳耳. 彦章議論, 雖有偏滯

▶ 徐文卿 : 字는 斯遠, 號는 樟丘. 

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本에는 권11에 실려 있다.

1) 煆 : 《全書》 ‘鍛’

2) 据 : 《全書》 ‘據’



定本 退溪全書 □19

410

不通之病, 然其意思終是靠裏近實̊ ̊ ̊ ̊ , 有受用處也.



朱⼦書節要 卷之⼗四

411

節要0239(1425) (知舊⾨⼈問答109) (卷14:30右) (晦庵集 卷54)

答趙昌甫【蕃】1)

斯遠殊可念, 吾人當此境界, 只有“固窮̊ ̊ ”兩字是著力

處. 如其不然, 卽墮坑落塹̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 無有是處矣̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 尤是文士巧

於言語, 爲人所說, 易入邪徑. 如近世陳無己之不見章

雷州, 呂居仁之不答梁師成, 蓋絶無而僅有之, 爲可貴

也. 

▶ 趙蕃 : 1143~1229. 字는 昌父(또는 昌甫). 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

412

節要0240(1426) (知舊⾨⼈問答110-1~3) (卷14:30右) (晦庵集 卷54)

答徐彦章1)

(知舊⾨⼈問答110-1)

承喩諄復, 益見精詣. 鄙意竊謂未發之前固不可謂之無̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

物̇, 但便謂情性無二̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･更無虛靜時節̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則不可耳̇ ̇ ̇ ̇ . 蓋未̊

發之前萬理皆具̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 然乃虛中之實̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･靜中之動̊ ̊ ̊ ̊ , 渾然未有̊ ̊ ̊ ̊

形影著莫̊ ̊ ̊ ̊ , 故謂之中̊ ̊ ̊ ̊ . 及其已發̊ ̊ ̊ ̊ , 然後所具之實理乃行̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊

乎動者之中耳̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 來喩本欲自拔於異端, 然却有侵過界分

處, 而主張太過, 氣象急迫, 無沈浸醲郁之味, 尤非小

失. 願且̇ ̇ 寬平其心̊ ̊ ̊ ̊ , 涵泳此理而徐剖析於毫釐之際̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 然

後乃爲眞知儒･佛之邪正, 不必如是之迫切也. 

(知舊⾨⼈問答110-2)

示喩主善之云, 甚佳. 但善中有動靜二者, 相對而言, 

則靜者爲主而動者爲客, 此天地陰陽自然之理, 不可以

▶ 徐彦章 

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

413

寂滅之嫌而廢也. 更望虛心平氣̊ ̊ ̊ ̊ , 徐以思之̊ ̊ ̊ ̊ , 久必有合̊ ̊ ̊ ̊

矣. 若固執舊聞, 擧一廢百, 懼非所以進於日新也. 

(知舊⾨⼈問答110-3)

“純於善而無間斷之謂一”, 此語甚善. 但所論老･釋之

病･體用之說, 則恐未然. 蓋老･釋之病在於厭動而求

靜･ 有體而無用耳. 至於分別體用̊ ̊ , 乃物理之固然, 非

彼之私言也. 求之吾書, 雖無體用之云, 然其曰寂然而̇ ̇ ̇

未發̇ ̇ 者, 固體̊之謂也; 其曰: “感通而方發̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ”者, 固用̊之

謂也. 且今之所謂一者, 其間固有動靜̊ ̊ 之殊, 則亦豈能

無體用之分哉? 非曰純於善而無間斷, 則遂晝度夜思, 

無一息之暫停也. 彼其外物不接̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ･內欲不萌之際̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 心體̊ ̊

湛然̊ ̊ , 萬理皆備̊ ̊ ̊ ̊ , 是乃所以爲純於善而無間斷之本也̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ . 

今不察此, 而又不能廢夫寂然不動之說, 顧獨詆老･釋

以寂然爲宗, 無乃自相矛盾邪? 大抵1)老̇･釋̇說於靜而̇ ̇ ̇ ̇

欲無天下之動̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 是猶常寐不覺而棄有用於無用̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 聖賢固̇ ̇ ̇

弗爲也̇ ̇ ̇ . 今說於動̇ ̇ ̇ ̇ 2)而欲無天下之靜̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 3), 是猶常行不止̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

1) 大抵 : 海州本에는 방점이 있다.

2) 動 : 海州本에는 백권이 있다.

3) 靜 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

414

雖勞而不得息̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 聖賢亦弗能也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 蓋其失雖有彼此之殊, 

其倚於一偏而非天下之正理則一而已. 嗚呼4)! 學者能̇ ̇ ̇

知一陰一陽̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･一̇動̊一̇靜̊之可以相勝而不能相無̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 又知̇ ̇

靜̊5)者爲主而動者爲客焉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則庶乎其不昧於道體̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而日̇ ̇

用之間有以用其力耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

4) 嗚呼 : 海州本에는 방점이 있다.

5) 靜 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

415

節要0241(1427) (知舊⾨⼈問答111-1~2) (卷14:32右) (晦庵集 卷54)

答包定之

(知舊⾨⼈問答111-1)

講習家庭, 得以從事於孝恭友弟之實, 非行思坐誦空言

之比也. 然操̊1)索涵泳̊ ̊ ̊ , 又不可廢. 不審所讀何書? 更

能溫習《論語》, 并觀《孟子》･《尙書》之屬, 反復

諷誦, 於明白易曉處直截理會爲佳, 切忌穿鑿, 屈曲纏

繞也. 陳國錄･徐太丞諸公會2)相見否? 亦頗得同志相

與切磋否? 此間今年朋友往來不定, 講學殊無頭緖, 甚

思定之用意精密, 不易得也. 千萬勉旃, 以慰遠懷. 

(知舊⾨⼈問答111-2)

《中庸》實未易讀, 更且3)虛心玩味̊ ̊ ̊ ̊ , 久當自得. 大抵

▶ 包定 : 字는 定之. 永嘉人.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 操 : 《全書》 ‘探’[교감기 ‘探’, 原作‘操’, 據浙本･天順本改.]

2) 會 : 川谷本･全州本에는 [두주 ‘會’, 唐本作‘曾’.]이 있다 ; 《全書》 ‘曾’

3) 且 : [두주 唐本, ‘且’作‘宜’.]가 있고, 川谷本･全州本에도 [두주 ‘且’, 唐本一處作



定本 退溪全書 □19

416

其說雖無所不包, 然其用力之端只在明善謹獨̊ ̊ ̊ ̊ . 所謂明

善, 又不過思慮應接之間, 辨其孰爲公私邪正而已, 此

窮理̊ ̊ 之實也. 若於此草草放過, 則亦無所用其存養̊ ̊ 之力

矣. 若更如此用力, 必自見得.

‘宜’.]가 있다 ; 《全書》 ‘宜’



朱⼦書節要 卷之⼗四

417

節要0242(1428) (知舊⾨⼈問答112-1~2) (卷14:33右) (晦庵集 卷55)

答潘謙之【柄】〖〇號瓜山.〗

(知舊⾨⼈問答112-1)

性1)只是理, 情̇2)是流出運用處, 心̇3)之知覺, 卽所以具

此理而行此情者也. 以智̊言之, 所以知是非之理則智̇也, 

性̇也. 所以知是非而是非之者, 情̇也. 具此理而覺其爲

是非者, 心̇也. 此處分別只在毫釐之間, 精以察之, 乃

可見耳.

(知舊⾨⼈問答112-2)

所示問目, 如伊川亦有時教人靜坐̊ ̊ , 然孔･孟以上却無

此說. 要須從上推尋, 見得靜坐̊ ̊ 與4)觀理̊ ̊ 兩不相妨, 乃

爲的當爾. 

▶ 潘柄 : 字는 謙之, 號는 瓜山.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 性 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 情 : 海州本에는 백권이 있다.

3) 心 : 海州本에는 백권이 있다.

4) 與 : 海州本에는 백권이 있다.



定本 退溪全書 □19

418

節要0243(1429) (知舊⾨⼈問答113) (卷14:33左) (晦庵集 卷55) 

答楊至之【至】1)

向嘗面說至之有膚淺之病, 不知曾究其所以然而加濬

治之功否? 子順･子能爲學復如何? 彼中朋友, 後之講

論可師, 叔文持守可法, 諸友若能頻與切磋, 必有益

也. 漳州 朱飛卿近到此, 病作, 未得細講. 陳淳者書來

甚進, 異日未可量也. 

▶ 楊至 : 字는 至之. 泉州 晉江人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

419

節要0244(1430) (知舊⾨⼈問答114-1~7) (卷14:33左) (晦庵集 卷55)

答李守約【閎祖】〖〇濱老之子〗1)

(知舊⾨⼈問答114-1)

讀書之法無他, 唯是篤志虛心̊ ̊ ̊ ̊ , 反復詳玩̊ ̊ ̊ ̊ 爲有功耳. 近

見學者多是率然穿鑿, 便爲定論. 或卽信所傳聞, 不復

稽考, 所以日誦聖賢之書而不識聖賢之意, 其所誦說, 只

是據自家見識撰成耳. 如此豈復能有長進? 前輩蓋有親

見有道, 而其所論終不免背馳處者, 想亦正坐此耳. 所

說持敬̊ ̊ 工夫, 恐不必如此, 徒自紛擾, 反成坐馳. 但只̇

大綱̇ ̇ 收斂̊ ̊ , 勿令放逸̇ ̇ ̇ ̇ , 到̇窮理̊ ̊ 精後̇ ̇ , 自然思慮不至妄̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

動̇, 凡所營爲無非正理̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則亦何必兀然̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 靜坐̊ ̊ 然後爲持敬̇ ̇ ̇ ̇ ̇

哉̇? 

(知舊⾨⼈問答114-2)

▶ 李閎祖 : 字는 守約, 號는 綱齋. 光澤人.

[編輯考] 같은 제목 아래 7통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 濱老之子 : 海州本에는 없다.



定本 退溪全書 □19

420

所示課程及日用功夫甚善, 但有疑雖當識以俟問, 然亦

不可不時時提起閒看, 儻或相値, 殊勝問而後通也. 

(知舊⾨⼈問答114-3)

示喩爲學之病, 此非他人所能與, 直須痛自循省̇ ̇ ̇ ̇ , 勇猛̇ ̇

奮發̇ ̇ 2), 方有下工夫處. 若只如此悠悠, 恐無入德之期

也. 

(知舊⾨⼈問答114-4)

熹向來所苦只是勞心所致, 尋以般移應接, 內外勞擾, 

遂不藥而愈. 乃知君逸臣勞̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 眞養生之要訣也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答114-5)

所問喪禮, 久以病勢侵迫, 無復心情可以及此. 又見所

說皆已失其大體, 而區區於其小節若隨宜區處, 則恐亦

自失其正而陷於以禮許人之罪, 故一向因循, 不能奉報. 

今又承專人以來, 不免以屬劉用之, 令其條析, 具如別

紙. 又不知能行否也? 大率平日見得賢者鄕學之意雖̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

2) 痛自……奮發 : 海州本에는 백권이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

421

力̇, 而終不免多有世俗之心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 凡事必生宛轉回護̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･遮前̇ ̇

掩後之意̇ ̇ ̇ ̇ , 常不快意̇ ̇ ̇ ̇ , 今乃悉見於此̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 蓋其處己處人無̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

不然者̇ ̇ ̇ , 不知亦嘗內省及此否耶̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 

(知舊⾨⼈問答114-6)

王子合過此, 說失解曲折, 甚以爲恨. 此等事遲速自有

時節, 若斷置得下, 則自與我不相干矣. 上蔡於此發明

甚有力, 正好於實地上驗之也. 大中之說, 不記向來所

論首尾. 此亦只是無事之時涵養本原̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是̇ ̇ 全體̊ ̊ ; 隨事̇ ̇

應接各得其所̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是̇ ̇ 時中̊ ̊ 3); 養到極中而不失處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是̇ ̇

致中̊ ̊ ; 推到時中而不差處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 便是̇ ̇ 致和̊ ̊ .4) 不可說學者方

能盡得一事一物之中, 直到聖人地位, 方能盡得大中之

全體也. 大抵如今朋友就文義上說, 如守約, 儘說得

去, 只恐未曾反身̊ ̊ 眞個識得, 故無田地可以立脚, 只成

閒語5), 不濟事耳. 

(知舊⾨⼈問答114-7)

3) 無事之時……便是時中 : 海州本에는 백권이 있다.

4) 致知 : 海州本에는 방점이 있다.

5) 語 : 川谷本･全州本에는 [두주 ‘語’, 唐本作‘話’.]가 있다 ; 《全書》 ‘話’



定本 退溪全書 □19

422

前日所喩, 擧世皆謂當然, 熹亦豈敢以爲不然? 但恐禍

福之來亦有定分, 非智力所能免, 不欲枉作此怱怱耳, 

若謂與時消息, 固並行而不悖也. 



朱⼦書節要 卷之⼗四

423

節要0245(1431) (知舊⾨⼈問答115) (卷14:36右) (晦庵集 卷55)

答李守約1)〖一本作‘答李時可’.〗

所論克復工夫̊ ̊ ̊ ̊ 2)甚簡潔̇ ̇ ̇ , 知用心之精切也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 但依此用力, 

更加講學之功̊ ̊ ̊ ̊ , 則必有所至矣. 

“斯仁至矣”, “至”, 若“來至”之意. 

昔者亡之, 今忽在此, 如自外而至耳. 如《易》言來

復, 實非自外而來也. 

吝之所有, 乃驕之所恃也. 故驕而不吝, 無以保其驕; 

吝而不驕, 無所用其吝. 此盈於虛者, 所以必歉於實̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

而歉於實者, 所以必盈於虛也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다. 海州本･定州本에는 앞의 ‘答李守約’에 

속하여 이어져 있다. 

1) 答李守約 : 《全書》에는 [교감기 底本原注, “一本作‘李時可’.”]가 있다. 今按: 《全

書》의 底本은 明 嘉靖11년(1532년)에 張大輪･胡岳이 간행한 《晦庵先生朱文公文

集》으로서, 四部叢刊 영인본이다.

2) 工夫 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

424

節要0246(1432) (知舊⾨⼈問答116) (卷14:36左) (晦庵集 卷55)

答李時可〖相祖. 守約之弟.〗1)

所論中和̊ ̊ 兩段大意, 皆是. 但前段說得新民意思太多, 

致和̇ ̇ 處猶可如此說; 若致中̇ ̇ , 却如何得天下之人皆如吾

之寂然不動而純亦不已耶? 只是自家有些小本領, 方

致得和, 然後推以及人, 使人觀感而化, 而動天地･感

鬼神耳. 自其已成而論之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 則見天地之位本於致中̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 萬̇

物之育本於致和̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 各有脈絡̇ ̇ ̇ ̇ , 潛相灌輸̇ ̇ ̇ ̇ , 而不可亂耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

▶ 李相祖 : 字는 時可. 李守約(閎祖)의 동생.

[編輯考] 海州本에는 이 편지가 없다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

425

節要0247(1433) (知舊⾨⼈問答117) (卷14:36左) (晦庵集 卷55)

答劉定夫1)

所喩爲學之意甚善, 然說話亦已太多. 鄙意且要得學者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

息却許多狂妄身心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 除却許多閒雜說話̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 著實讀書̊ ̊ ̊ ̊ . 初̇

時儘且尋行數墨̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久之自有見處̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 最怕人說學不在書, 

不務佔畢, 不專口耳, 下梢說得張皇, 都無收拾, 只是

一場大脫空, 直是可惡. 細讀來書, 似尙有此意思, 非

區區所欲聞也. 

▶ 劉定夫

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

426

節要0248(1434) (知舊⾨⼈問答118-1~2) (卷14:37右) (晦庵集 卷55)

答包顯道【揚】1)

(知舊⾨⼈問答118-1)

致曲只是於惻隱處擴充其仁, 羞惡處擴充其義耳. 雖在

一偏, 此却如何少得耶? 大率來喩依舊有忽略細微･徑

趨高妙之意. 子淵書來云: “顯道於異說已洗濯”, 熹固

疑之. 今以此驗之, 乃知果如所疑也. 

(知舊⾨⼈問答118-2)

旣未免讀書, 則不曾大段著力理會, 復是何說? 向見前

擧程文, 從頭罵去, 如人醉酒發狂, 當街打人, 不可救

勸, 心甚疑之, 今乃知其病之有在也. 

▶ 包揚 : 字는 顯道, 號는 克堂. 南康 建昌人.

[編輯考] 같은 제목 아래 2통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

427

節要0249(1435) (知舊⾨⼈問答119-1~3) (卷14:37左) (晦庵集 卷55)

答包詳道

(知舊⾨⼈問答119-1)

詳道資稟篤實, 誠所愛重, 前書云云, 非以苟相悅也. 

但觀所與顯道講論, 竊恐却與去歲未相見時所見一般. 

蓋熟處難忘̇ ̇ ̇ ̇ , 所驟聞者未能遽入而復失之耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 《大學》

鄙說, 近看尙有未安處, 却是未甚平正, 方略竄定, 恨

未得奉呈. 然使賢者見之, 愈未必信. 大抵如熹1)所見̇ ̇ , 

愈退而愈平̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 賢者所見愈進而愈險̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 彼此不同, 終未易

合. 且當置之, 各信其所信者, 卽看久遠如何耳. 顯道

根本處, 亦且是從前所見, 但添得此中些說話. 如敏道

令弟, 則立論又甚高, 尤非熹之所敢知耳. 

(知舊⾨⼈問答119-2)

▶ 包約 : 字는 詳道. 包顯道의 동생.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 如熹 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

428

示喩爲學之意, 自信不疑如此, 他人尙復何說? 然觀古̇ ̇ ̇

人爲學只是升高自下̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 步步踏實̇ ̇ ̇ ̇ , 漸次解剝̇ ̇ ̇ ̇ , 人欲自̇ ̇ ̇

去̇, 天理自明̇ ̇ ̇ ̇ , 無似此一般作捺紐捏底功夫̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 必要豁然̇ ̇ ̇ ̇

頓悟̇ ̇ , 然後漸次修行也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 曾子功夫, 只是戰兢臨̊ ̊ ̊ 履2)是

終身事. 中間一̊“唯̊”, 蓋不期而會, 偶然得之, 非是別

有一節功夫做得到此, 而曾子本心蘄向, 必欲得此, 然

後施下學之功也. 所論“當論是非, 不當論平險”者甚

善. 然是則必平正̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 緣不是̇ ̇ ̇ , 故有險耳̇ ̇ ̇ ̇ . 此說甚長, 非

幅紙可旣也.

(知舊⾨⼈問答119-3)

示喩曲折, 足見進道之力. 然若謂氣質之偏, 只得如此用

力, 則固不失爲近本, 而於獨善其身有得力處. 今却便謂

聖門之學只是如此, 全然不須講學, 縱3)讀書窮理̊ ̊ ̊ 4), 便

爲障蔽, 則無是理矣. 顔子一問爲邦, 夫子便告以四代

之禮樂. 若平時都不講學, 如何曉得? 《禮記》有〈曾

子問〉一篇, 於禮文之變纖悉曲盡, 豈是塊然都不講學

2) 履 : 海州本에는 백권이 있다.

3) 縱 : 《全書》 ‘纔’

4) 讀書窮理 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

429

耶? 東坡作《蓮華漏銘》, 譏̇衛朴以己之無目而欲廢̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

天下之視̇ ̇ ̇ ̇ , 來喩之云, 無乃亦類此乎.



定本 退溪全書 □19

430

節要0250(1436) (知舊⾨⼈問答120-1~3) (卷14:39右) (晦庵集 卷55)

答包敏道〖遜〗1)

(知舊⾨⼈問答120-1)

示喩已悉. 求放心̊ ̊ ̊ 固是第一義, 然如所謂“軌則一定而

浩然獨存, 使赤子之心全復於此, 而明義之本先立於此, 

然後求聞其所未聞･求見其所未見”, 則亦可謂凌躐倒

置而易其言矣. 聖賢示人, 模範具在. 近世乃有竊取禪

學之近似者, 轉爲此說, 以誤後生. 後生喜其爲說之

高･爲力之易, 便不肯下意讀書̊ ̊ ̊ ̊ , 以求聖賢所示之門戶, 

而口傳此說, 高自標致, 亂道誤人, 莫此爲甚. 三復來

喩, 恐未免此.

(知舊⾨⼈問答120-2)

承喩麤1)心浮氣, 剝落向盡, 閒居意味殊不淺, 自許如

▶ 包遜 : 字는 敏道. 包詳道의 동생.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 麤 : 《全書》 ‘粗’



朱⼦書節要 卷之⼗四

431

此, 他人復何所道? 區區但覺欲寡其過而未能耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答120-3)

所喩已悉. 但道旣不同, 不相爲謀, 不必更紛紛, 今後

但以故人相處, 問訊往來足矣.



定本 退溪全書 □19

432

節要0251(1437) (知舊⾨⼈問答121) (卷14:40右) (晦庵集 卷55)

答符舜功【叙】1)

嘗謂“敬̊”之一字, 乃聖學始終之要, 未知者非敬無以̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

知̇, 已知者非敬無以守̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 若曰先知大體而後敬以守之, 

則夫不敬之人其心顚倒繆亂之不暇, 亦將何以察夫大

體而知之耶? 

▶ 符叙 : 字는 舜功. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

433

節要0252(1438) (知舊⾨⼈問答122) (卷14:40右) (晦庵集 卷55)

答符復仲【初】1)

聞向道之意甚勤, 向所喩義利之間, 誠有難擇者. 但意̇ ̇

所疑以爲近利者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 卽便舍去可也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 向後見得親切̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 却看̇ ̇

舊事̇ ̇ , 只有見未盡̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･舍未盡者̇ ̇ ̇ ̇ , 不解有過當也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 見陸丈

回書, 其言明當, 且就此持守̊ ̊ , 自見功效, 不須多疑多

問, 却轉迷惑也. 

▶ 符初 : 字는 復仲. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

434

節要0253(1439) (知舊⾨⼈問答123) (卷14:40左) (晦庵集 卷55)

答符國瑞1)

辱書, 具道爲學之志. 旣有此志, 則窮理飭躬̊ ̊ ̊ ̊ 處且當勉

力, 未可便肆虛談･厭末求本, 恐或流於輕妄而反失之

也. 所需墓額, 偶苦臂痛, 不能寫, 然仁人孝子所以顯

其親者, 正亦不在此也. 

▶ 符國瑞

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

435

節要0254(1440) (知舊⾨⼈問答124-1~3) (卷14:40左) (晦庵集 卷55)

答陳超宗

(知舊⾨⼈問答124-1)

示喩向來鄙論有未盡者, 甚善甚善. 但爲學雖有階漸̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

然合下立志̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦須略見義理大槪規模̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 於自己方寸間若̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

有個惕然愧懼̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･奮然勇決之志̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 然後可以加之̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 討論玩索̊ ̊ ̊ ̊

之功̊ ̊ ･存養省察之力̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而期於有得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 夫子所謂志學̊ ̊ , 所

謂發憤̊ ̊ , 政爲此也. 若但悠悠泛泛, 無個發端下手處, 

而便謂可以如此平做將去, 則1)恐所謂̇ ̇ ̇ 莊敬持養̊ ̊ ̊ ̊ ･必有̊ ̊

事焉̊ ̊ 者̇, 亦且若存若亡̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 徒勞把捉̇ ̇ ̇ ̇ , 而無精明的確̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･親̇

切至到之效也̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答124-2)

示喩已悉. 但如此安排布置, 都是病痛. 又如必欲繆札

▶ 陳超宗 

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 則 : 海州本에는 없다.



定本 退溪全書 □19

436

安立標榜, 尤是大病. 若是̇ ̇ 眞實̊ ̊ 做工夫底人̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 只此一念̇ ̇ ̇ ̇

之間̇ ̇ , 便著實̇ ̇ ̇ 2)從脚跟下做將去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 何暇如此擬議裝̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 3)點̇

邪̇? 不須深議他人得失, 政恐未免反爲彼所笑也. 

(知舊⾨⼈問答124-3)

示喩自覺已與舊時逈別, 但未免間有小失. 果能至此, 

甚慰所望. 但向來商量及得近書所論, 似於著實下功處̊ ̊ ̊ ̊ ̊

猶未親切, 不知如何便得到此? 恐可且更向裏用心̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 4), 

將此等向外裝̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 5)點安排底心一切掃去̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 久久或有長進̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

耳̇. 若如此說, 今日用功, 明日見效, 則其不曾下功斷

可知矣. 

2) 著實 : 海州本에는 백권이 있다.

3) 裝 : 海州本･《全書》 ‘粧’

4) 向裏用心 : 海州本에는 백권이 있다.

5) 裝 : 海州本 ‘粧’



朱⼦書節要 卷之⼗四

437

節要0255(1441) (知舊⾨⼈問答125) (卷14:41左) (晦庵集 卷55)

答顔子堅

包顯道在此, 數稱吾子之賢, 每恨未獲一見. 辱書, 備

見雅志, 亦足以當晤言矣. 然所謂古人學問不在簡編, 

必有所謂統之宗･會之元者, 則僕之愚, 於此有未諭也. 

聖人教人博文約禮̊ ̊ ̊ ̊ ･學問思辨而力行之̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 自灑掃應對̇ ̇ ̇ ̇ ･
章句誦說̇ ̇ ̇ ̇ , 以至於精義入神̇ ̇ ̇ ̇ ･酬酢萬變̇ ̇ ̇ ̇ , 其序不可誣也. 

若曰學以躬行心得爲貴̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而不專於簡編̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 則可1), 若曰不

在簡編而惟統宗會元之求, 則是妄意躐等,以陷於2)邪

說詖行之流, 而非聖賢所傳之正矣. 抑觀來書詞氣之間

輕揚傲誕, 殊無謹厚篤實之意, 意者吾子於下學之功有

未嘗加之意者. 不知往年見張･陸二君子, 其所以相告

者果何事也? 又聞不念身體髮膚之重･天叙天秩之隆, 

方將毁冠裂冕以從夷狄之教, 則又深爲惘然. 不意吾子

知尊敬夫而所趨者若是, 豈亦所謂統宗會元者之爲祟, 

而使吾子至於此邪? 顯道不能諫止, 已失朋友之職, 節

▶ 顔子堅 

1) 學而……則可 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 於 : 《全書》 ‘于’ 



定本 退溪全書 □19

438

夫更有助緣, 尤非君子愛人之意也. 聞已得祠曹牒, 髡

㔆有期, 急作此附遞奉報, 願吾子於此更入思慮. 或意

已決, 亦且更與子靜謀之, 必無異論而後爲之, 似亦未

晩. 如曰不然, 則道不同不相爲謀, 僕不知所以爲子計

矣. 



朱⼦書節要 卷之⼗四

439

節要0256(1442) (知舊⾨⼈問答126) (卷14:43右) (晦庵集 卷55)

答熊夢兆1)

常學持敬̊ ̊ , 讀書心在書̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 爲事心在事̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 如此頗覺有

力. 只是瞑目靜坐時, 支遣思慮不去. 或云只瞑目

時, 已是生妄想之端. 讀書心在書, 爲事心在事, 只

是收聚得心, 未見敬之體.

靜坐̊ ̊ 而不能遣思慮, 便是靜坐時不曾敬̊. 敬則只是敬̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

更尋甚敬之體? ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ 似此支離, 病痛愈多, 更不曾得做功

夫, 只了得安排杜撰也. 

每有喜好適意底事, 便覺有自私之心. 若欲見理, 莫

當便與克下? 

此等事̇ ̇ ̇ 見得道理分明̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 自然消磨了̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 似此迫切, 却生病

痛.

▶ 熊夢兆 : 字는 世卿, 自號는 拙逸子. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



定本 退溪全書 □19

440

節要0257(1443) (知舊⾨⼈問答127) (卷14:28右) (晦庵集 卷55)

答安仁吳生1)

去歲辱書, 無便可報. 今又承專人枉問, 極感至意, 且

知志尙之高遠, 爲可喜也. 然三復來示, 蓋已自謂所得

之深而自信不疑矣, 復何取於老拙之無聞而勤懇若是

耶? 以爲見教, 則僕未嘗有請於吾子; 以爲求知於僕, 

則易簡理得可久可大之君子, 似不應若是其汲汲也. 且

僕於吾子初未相識, 問之來使, 則知吾子之齒甚少, 而

家有嚴君之尊焉. 今書及詩序等, 乃皆嵬岸倨肆, 若老

成人之爲者. 至於卒然以物饋其所不當饋之人, 而不稱

其父兄之命, 則於愛親敬長之良知良能, 又若不相似

也. 吾子自謂已得是心而明是理, 僕不知吾子之所謂心

者果何心, 所謂理者果何理也? 夫顔子之樂, 未嘗自

道, 曾皙之志, 非夫子扣之再三而不置, 亦未嘗肯遽以

告人也. 豈若是其高自譽道而惟恐人之不我知也哉? 相

望之遠, 不知吾子師友淵源之所自, 恐其所以相告者未

▶ 吳生 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

441

得聖賢窮理修身̊ ̊ ̊ ̊ 之實, 而徒以空言相誤, 使吾子陷於狂

妄恣睢之域而不自知其非也. 所惠紙簡硯墨, 受之無

說, 不敢發封, 復以授來使矣. 吾子其於聖賢小學之教
少加意焉, 則其進有序而終亦無所不至矣. 



定本 退溪全書 □19

442

節要0258(1444) (知舊⾨⼈問答128) (卷14:44左) (晦庵集 卷55)

答趙然道【師雍】

足下求官得官, 今所從官1)又去親庭不遠, 足以往來奉

養, 君親之義爲不薄矣. 今乃無故幡然自謂棄一官如棄

涕唾, 何始慮之不審而乃爲此傲睨之詞耶? 此鄙拙之所

未諭也. 荊門之訃, 聞之慘怛, 故舊凋落, 自爲可傷, 

不計平日議論之同異也. 來喩又謂恨不及見其與熹論辨

有所底止, 此尤可笑. 蓋老拙之學̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 雖極淺近̇ ̇ ̇ ̇ , 然其求̇ ̇ ̇

之甚艱而察之甚審̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 視世之道聽塗說於佛̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･老̇之餘̇ ̇ , 而̇

遽自謂有得者̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 蓋嘗笑其陋而譏其僭̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 豈今垂老̇ ̇ ̇ ̇ , 而肯̇ ̇

以其千金易人之弊帚者哉̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ? 又況賢者之燭理似未甚精, 

其立心似未甚定, 竊意且當̇ ̇ ̇ ̇ 虛心擇善̊ ̊ ̊ ̊ , 求至當之歸以自̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

善其身̇ ̇ ̇ , 自此之外̇ ̇ ̇ ̇ , 蓋不惟有所不暇̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而亦非所當預̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

也̇. 

▶ 趙師雍 : 字는 然道. 黃巖人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 官 : [두주 “從官”之‘官’, 府本作‘宦’]가 있다 ; 《全書》 ‘宦’



朱⼦書節要 卷之⼗四

443

節要0259(1445) (知舊⾨⼈問答129) (卷14:45右) (晦庵集 卷55)

答康戶曹【仲穎. 一本無’仲’字.】1)

示喩縷縷, 足見所存之遠大矣. 然嘗以̊ ̊ 熹所聞聖賢之̊ ̊ ̊ ̊ ̊

學̊, 則見其心之所有̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ 2)不離乎日用尋常之近小̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而其遠̊ ̊ ̊

者大者自不待於他求̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 初不若是其荒忽放浪而無所歸

宿也. 故曰下學而上達̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 又曰學問之道無他̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 求其放心̊ ̊ ̊ ̊

而已矣̊ ̊ ̊ . 此聖賢終身事業, 熹也少而嘗有志焉, 今老且

死, 尙恨未能有以得其彷彿之萬分也. 足下不以愚言爲

無取, 幸試思之. 異時肯來如約, 其從與否, 熹將望足

下眉睫而有以得之也. 

▶ 康仲穎 : 字는 縕之. 

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.

1) 仲穎一本無仲字 : 海州本에는 없다 ; 《全書》‘仲穎’[교감기 ‘穎’下, 底本原注云, “一

本無‘仲’字.”]

2) 有 : 《全書》 ‘存’



定本 退溪全書 □19

444

節要0260(1446) (知舊⾨⼈問答130-1~3) (卷14:45左) (晦庵集 卷55)

答邵叔義【一本無‘叔義’二字, 有‘機’字.】1)〖〇叔義, 名浩.〗

(知舊⾨⼈問答130-1)

遠辱惠書, 良荷厚意. 而長牋短幅, 表裏殫盡, 尤見雅

志之高遠也. 然竊意必欲實爲此學̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 亦當有以自致其力̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

於日用之間̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 存心養氣̊ ̊ ̊ ̊ , 讀書窮理̊ ̊ ̊ ̊ , 積其精誠̊ ̊ ̊ ̊ , 循序漸̊ ̊ ̊

進̊, 然後可得̇ ̇ ̇ ̇ , 決非一旦慨然永歎̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 而躐等坐馳之所能̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇

至也̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答130-2)

所喩日用工夫̊ ̊ ̊ ̊ , 如此數語誠是要切, 然亦須眞踐其實̊ ̊ ̊ ̊ , 

乃爲有益. 不然, 徒爲墻屋標榜, 反招譏訕也. 

▶ 邵浩 : 字는 叔義. 金華人.

[編輯考] 같은 제목 아래 3통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 一本無……名浩 : 海州本에는 없다 ; 《全書》에는 없고, [교감기 ‘義’下, 底本原注

云: “一本無‘叔義’二字, 有‘機’字.”]가 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

445

(知舊⾨⼈問答130-3)

子靜書來, 殊無義理, 每爲閉匿, 不敢廣以示人. 不謂

渠乃自暴揚如此. 大率渠有文字, 多卽傳播四出, 唯恐

人不知, 此其常態, 亦不足深怪. 吾人所學̇ ̇ ̇ ̇ , 却且要自̇ ̇ ̇ ̇

家識見分明̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ･持守正當̇ ̇ ̇ ̇ , 深當以此等氣象擧止爲戒耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 



定本 退溪全書 □19

446

節要0261(1447) (知舊⾨⼈問答131) (卷14:46左) (晦庵集 卷55)

答王德修〖和靖門人〗 

熹兒侍先君子宮中祕書, 是時和靜先生實爲少監, 熹嘗

於衆中望見其道德之容, 又得其書而抄之, 然幼穉愚蒙, 

不能識其爲何等語也. 旣長, 從先生長者游, 受《論

語》之說, 徧讀河南門人之書, 然後知和靜先生之言, 

始有以粗得其味. 然旣不得親受音旨, 而其高第弟子如

老丈者又未得見, 以信其所粗得者果先生之意否也. 正

叔之來, 旣獲聞所以相予之意甚厚, 又得其所聞於左右

者一二. 信乎河南夫子所謂終有守者, 其傳固如此也, 

甚慰甚幸. 二說頃歲蓋嘗見之, 其間尙有未盡曉處, 恨

未得面叩耳. 〈讀論語〉詩, 三復感歎. 今日學者, 不

沒於利欲之塗, 卽流於釋氏之徑, 往往視此爲迂闊卑

近, 亦無怪其迷於入德之方也.〖“兒侍”: ‘侍’當作‘時’, 未知是

否. “終有守”: 伊川先生謂: “尹焞魯, 張繹俊. 俊, 恐過之, 魯者, 終有

守也.”〗

▶ 王時敏 : 字는 德修. 尹焞의 門人.

[編輯考] 海州本･定州本에는 권11에 실려 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

447

節要0262(1448) (知舊⾨⼈問答132-1~6) (卷14:47右) (晦庵集 卷55)

答蘇晉叟【溱】

(知舊⾨⼈問答132-1)

存亡出入一節, 乃是正說心之體用其妙不測如此, 非獨

能安靖純一, 亦能周流變化, 學者須是著力照管1), 豈

專爲其已放者而言耶? 今專指其安靖純一者爲良心, 則

於其體用有不周矣. 〈西銘說〉極可笑, 渠今春寄來, 前

日紛紛, 此亦其一端. 後來又嘗請對, 詆橫渠尤力, 不

答乃退. 向非天日淸明, 此亦足爲學者之禍也.〖“渠”: 指

林栗.〗

(知舊⾨⼈問答132-2)

示喩已悉. 但“心統性情̊ ̊ ̊ ̊ ”2)一語, 更宜玩味, 令其同異

▶ 蘇溱 : 字는 晉叟.

[編輯考] 같은 제목 아래 6통의 편지가 실려 있다. 海州本･定州本에는 권11에 실려 

있다.

1) 著力照管 : 海州本에는 백권이 있다.

2) 心統性情 : 海州本에는 방점이 있다.



定本 退溪全書 □19

448

分合之際判然不疑, 卽於窮理修身̊ ̊ ̊ ̊ 3)到處得力耳. 

(知舊⾨⼈問答132-3)

程先生云: “性卽理也.̊ ̊ ̊ ̊ ”̊ 此言雖約, 而甚親切, 有喚省

人處, 可更就此思之. 大抵讀書且當隨文熟看̇ ̇ ̇ ̇ , 俟其詞

旨曉析貫通, 然後自有發明. 未可遽捨本文, 別立議

論, 徒長虛見, 無益於實也. 

學原於思, 不思則不得. 然而溱竊復以謂覬得之之

心, 又學4)患.〖“學患”: 一本‘學’下有‘者之’二字.〗
方其思時, 自是著覬得之心不得. 但思5)則自當有得̇ ̇ ̇ ̇ ̇ , 

如食之必飽耳̇ ̇ ̇ ̇ ̇ ̇ . 

(知舊⾨⼈問答132-4)

示及〈自警〉詩, 甚善. 然頗覺有安排揍合之意, 要須̊ ̊

只就日用分明要切處操存省察̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 而此意油然自生̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 乃̊

3) 窮理修身 : 海州本에는 방점이 있다.

4) 學 : 《全書》에는 뒤에 ‘者之’가 있다. 

5) 思 : 海州本에는 방점이 있다.



朱⼦書節要 卷之⼗四

449

佳耳̊ ̊ . 

(知舊⾨⼈問答132-5)

所示文字足見潛心之力, 但却須更於分明平實處看̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ ̊ , 乃̊

見端̊ ̊ 的6). 一向如此, 恐浸淫入禪學去矣. 

(知舊⾨⼈問答132-6)

先墓之文, 每以爲念. 前此病足之後, 脾胃衰弱, 不能

飮食, 近方小康, 而目盲愈甚, 加以應接紛紜, 更無少

暇, 以故久未能下筆. 積欠頗多, 非獨賢者所屬爲然

也. 今又重以僞學得罪明時, 姓名蹤跡無日不掛議者之

口, 又豈作爲文字･治伐金石之時耶? 所示文字敬且收

藏, 萬一未死之間, 幸蒙寬恩, 蕩滌瑕垢, 乃當有以報

耳. 在親迎黃岩未歸, 正以向來奏補僥冒自疑, 未敢令

赴試也.

6) 的 : 海州本에는 백권이 있다.




